اركان اسسلام سيتعلق ام واوع ( تحفة الإخوان بأجُوبة مهمة تتعلق باركان الإسلام ) تأليف ساحة اشيخ عبد العزرزين عبد الندين باز حفظالله جمع وسترسيب محسر بن شايع بن عبر التاليع

> د فر تعاون برائے دعوت وارث ادر شعبه بیرونی شهریان اسلطانه . ریاض فون ۲۲۲۰،۷۷ پوسط بحس بنر ۹۲۷۷۵ ریاض ۱۱۹۹۳ - سویدی روڈ ممکنت سوری عرب



(تحفة الإخوان بأجُوبة مهمة تعلق باركان الإسلام)

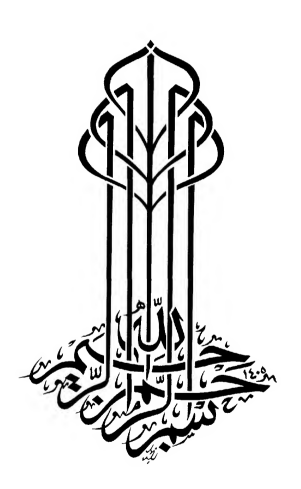
تآليف ساخة الشيخ ع**بدالعزيز بن عبداللدي**ن باز حفظ الله مفتئ ظف معودي عرب

جمع ومتربتيب محسّ بن شايع بنء برالغريز الشاليع

اُردویترجهه ابوانحرّم بن مجلب کست قرار الآزی ابوانحرّم بن عبدایی ل

د فتر تعاون برائے دعوت وارت د (شعبه بیرونی شهریان) سلطانه به ریاض فون ۲۲۲٬۰۷۷ بوسط بجس منبر ۹۲۹۷۵ ریاض ۱۱۹۹۳ - سویدی روڈ مملکت سعنگه دی عرب

ارکان اسلام منتعلق اسم میم اور ان میم اور



# مقدمه

اَلْحَمُدُ لِلّٰهِ الَّذِي خَلَقَ الثَّقَلَيْنِ لِعِبَادَتِهِ ' وَأَرْسَلَ الرُّسُلَ بِذَلِكَ ' عَلَيْهِمُ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ ' وَ بَيَّنَ فِي كِتَابِهِ الْعَزِيْزِ وَسُنَّةِ رَسُولِهِ الأمِينِ تَفَاصِيلَ هٰذِهِ الْعِبَادَةِ النَّتِي خُلِقُوا لَهَا ' وأو جَبَ عَلَى الْعِبَادِ أَدَاءَ مَا فَرَضَ عَلَيْهِمُ مِنْهَا الْعِبَادَةِ الْرَبَّةِ وَرَهُبَةٍ ' وَوَعَدَهُمُ عَلَى وَ تَرُكَ مَا حَرَّمَ عَلَيْهِمُ عَنُ إِخُلاصٍ لَهُ سُبُحَانَهُ وَرَعُبَةٍ وَرَهُبَةٍ ' وَوَعَدَهُمُ عَلَى وَتَرُكَ مَا حَرَّمَ عَلَيْهِمُ وَالنَّعِيمَ المُقِيمَ فِي دَارِ الْكَرَامَة ' وَ اَشُهَدُ اَنُ لاَ اللهَ اللهُ اللهُ وَحُدَهُ لا شَرِيُكَ لَهُ ' وَ اَشُهَدُ اَنَ لاَ مُحَمَّدًا عَبُدُهُ وَ رَسُولُهُ وَخَلِيلُهُ ' صَلَّى اللهُ وَحُدَهُ لا شَرِيلُكَ لَهُ ' وَ اَشُهَدُ اَنَ لاَ مِعْمُ إِلْحُسَانِ إِلَى يَوْمِ الدِّين ' اَمَّا بَعُدُ: وَسَلَّمَ عَلَيُهِ وَ اللهِ وَأَصُحَابِهِ ' وَ مَنْ تَبِعَهُمُ بِإِحْسَانٍ إِلْى يَوْمِ الدِّين ' اَمَّا بَعُدُ:

ہرفتم کی تعریف اللہ کے لئے ہے جس نے اپنی عبادت کے لئے جن وانس کی تخلیق فرمائی 'انبیاء ورسل علیم الصلاۃ والسلام کی بعثت کا سلسلہ جاری کیا اور اپنی کتاب قر آن مجید میں اور اپنے رسول امین - صلی اللہ علیہ وسلم - کی سنت میں اس عبادت کی تفصیلات بیان فرما کیں 'ساتھ ہی بندوں پر یہ واجب قرار دیا کہ اخلاص کے ساتھ اللہ تعالیٰ ہے ثواب کی امید رکھ کر اور اس کے عذاب سے ڈرتے ہوئے اس کے فرائض کی ادائیگی کریں اور محر مات ہے بجییں 'پھر بندول کے اس عمل کے صلہ میں اللہ نے ان سے اجرعظیم کا اور دار کر امت (جنت) میں دائی نعموں کا وعدہ فرمایا - میں شمادت دیتا ہوں کہ اللہ کے سواکوئی معبود ہر حق نہیں 'وہ مکتا ہے 'کوئی اس کا شریک نہیں 'اور یہ بھی شماوت دیتا ہوں کہ مجمد - صلی اللہ علیہ وسلم - اللہ کے بندے اور رسول و خلیل ہیں 'آپ پر اور آپ کے آل واصحاب پر اور تاقیامت ان کی تجی پیروی کرنے والوں پر اللہ کی طرف ہے رحمت وسلامتی نازل ہوتی رہے - ما بعد :

ار کان اسلام: عقیدہ' نماز'ز کوۃ'روزہ اور جج سے متعلق سوالات کے بیہ اہم جوابات ہیں'جن کو میں نے ایک کتاب کی شکل میں اکٹھاکر دیاہے' تاکہ ہر مسلمان کے لئے ان کا پڑھنااور ان سے استفادہ کرنا آسان ہو جائے 'اس کتاب کانام میں نے "تُحفّهُ الإِحدُوانِ بِاَجُوبَةٍ مُهِمَّةٍ تَتَعَلَّقُ بِاَرْ كَانِ الإِسلامِ" ( يعنی اركان اسلام سے متعلق اہم فقادے) رَفَعاہے -

میں اللہ تعالیٰ سے دعاگو ہوں کہ وہ اس کتاب کے ذریعہ مسلمانوں کو فائدہ پہنچائے 'اور جن لوگوں نے اس کی نشر واشاعت میں حصہ لیاہے ان کو اجرعظیم سے نوازے 'بیٹک اللہ بڑاکرم نواز اور سخی ہے۔

وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى نَبِيِّنا مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ وَ صَحُبِهِ.

عبد العزیز بن عبد الله بن باز مفتی اعظم سعودی عرب رئیس مجلس کمبار علماء رئیس اداره علمی تحقیقات وا فیآء

# عقيره

# سوال ١:

بعض اسلای معاشرے میں بہت سی خلاف ورزیاں پائی جاتی ہیں 'جن میں سے بعض کا تعلق تو قبروں سے ہے 'اور بعض کا تعلق حلف 'قشم اور نذر وغیرہ سے ہے 'اور بعض کا تعلق حلف 'قشم اور نذر وغیرہ سے ہے 'اور چو نکہ ان میں سے بعض شرک اکبر کے قبیل سے ہوتی ہیں جن کے کرنے سے انسان دین سے خارج ہو جاتا ہے 'اور بعض اس سے ہلکی ہوتی ہیں 'اس لئے ان کے احکام بھی ایک دوسرے سے مختلف ہو سکتے ہیں 'اس لئے بہتر ہوگا کہ آپ ان لوگوں کے لئے فہ کورہ مسائل کے احکام تفصیل سے بیان کر دیں 'اور عام مسلمانوں کو بھی ان امور میں سستی و کا بلی برتے سے منع کرتے ہوئے نصیحت فرمادی ؟

#### جواب :

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَصَلَّى اللَّهُ وَسَلَّمَ عَلَى رَسُولِ اللَّه وَ عَلَى آلِهِ وَاَصُحَابِهِ وَ مَنِ اهْتَدَىٰ بِهُدَاهُ مَا بَعُدُ :

بہت ہے لوگوں کو اس بات کی تمیز ہی نہیں ہوپاتی کہ قبروں کے پاس کیا کیا چیزیں مشروع ہیں اور کون کون سے کام شرک اور بدعت ہیں 'جبکہ بہت ہے لوگ جمالت اور اندھی تقلید کے سبب بعض او قات شرک اکبر میں مبتلا ہو جاتے ہیں 'ایک صورت میں ہر جگہ کے علماء پر واجب ہے کہ وہ لوگوں کے لئے دین کو واضح کریں 'وحید اور شرک کی حقیقت ان سے بیان کریں 'اور ساتھ ہی ساتھ وہ انہیں شرک کے اسباب و وسائل نیز ان کے اندر پھیلی ہوئی نوع بنوع برعتوں سے آگاہ کریں 'اکہ وہ اسباب و وسائل نیز ان کے اندر پھیلی ہوئی نوع بنوع برعتوں سے آگاہ کریں 'اگہ وہ

# ان سے اجتناب کر سکیں 'اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے:

﴿ وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيشَقَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ لَتُبَيِّنُنَّهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ ﴾ (سورة آل عمران: ١٨٥)

اور (اے پینمبروہ وقت یاد کرو) جب اللہ تعالیٰ نے کتاب والوں سے عہد لیا کہ تم اس کتاب کو (جو تمہیں دی گئی ہے) لوگوں سے (صاف صاف) بیان کر دینا اوراسے چھیانا نہیں۔

ایک دو سری جگه ارشاد فرمایا:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلْنَا مِنَ الْمَيْنَتِ وَالْهُدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَتُ لِلنَّاسِ فِي الْكِنَكِ أُوْلِتَيِكَ يَلْعَنْهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّعِنُوكَ ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَبَيَّنُواْ فَاُوْلَتِيكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمُ وَأَنَا التَّوَابُ الرَّحِيمُ ﴾

(سورة البقره: ١٥٩)

بیتک جو لوگ ہماری آباری ہوئی کھلی نشانیوں اور ہدایت کی باتوں کو کتاب (تورات) میں ہمارے لوگوں سے بیان کر دینے کے بعد چھپاتے ہیں ' یہ وہی لوگ ہیں جن پر اللہ لعنت کرتا ہے اور سب لعنت کرنے والے بھی لعنت کرتے ہیں ' مگر جنہوں نے توبہ کی اور نیک بن گئے اور کھول کر بیان کر دیا ' تو ان کی توبہ میں قبول کر آہوں ' اور میں بہت توبہ قبول کرنے والا ' مہران ہوں ۔ نی صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے :

''جو کسی بھلے کام کی رہنمائی کرے گا تو اسے بھی اس کام کے کرنے والے کے برابرا جریلے گا'' (صحیح مسلم)

نیز آپ صلی الله علیه وسلم نے فرمایا:

"جو راہ ہدایت کی دعوت دے گاتو اسے بھی اس کی پیروی کرنے والوں کے برابر اجر ملے گا' اور جو راہ ضلالت کرابر اجر ملے گا' اور جو راہ ضلالت کی طرف بلائے گاتو اس کے اوپر بھی اس کی پیروی کرنے والوں کے برابر گناہ ہوگا' اور بیران کے گناہوں میں کوئی کمی نہ کرے گا" (صیح مسلم)

نیز تحیین میں معاویہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

"الله تعالیٰ جس شخص کے ساتھ بھلائی کاارادہ فرما تا ہے اسے دین کی صحیح سمجھ عطا کر دیتا ہے"

علم کی نشر و اشاعت اور لوگوں کو اس کی ترغیب دلانے 'نیز علم کو چھپانے یا اس سے بے رخی برتنے سے دور رہنے کے سلسلہ میں اور بھی بہت ساری آیات و احادیث وارد ہیں۔

البتہ قبروں کے پاس جو طرح طرح کے شرک و بدعات اکثر ملکوں میں گئے جاتے ہیں تو یہ چیز بالکل عیاں ہیں 'اس پر خصوصی توجہ دے کرلوگوں کو اس کی حقیقت سے آگاہ کرنا اور اس کے انجام سے ڈرانا چاہئے' مثلاً مردوں کو پکارنا' ان سے فریاد کرنا' اور ییاروں کے لئے شفا اور دشمنوں پر فتح وغیرہ کاسوال کرنا' یہ سارے کام شرک اکبر ہیں جو زمانہ عالمیت میں لوگ کیا کرتے تھے' اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ وَتَلَيْكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ وَتَلَيْمُ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ وَتَلَيْمُ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَكُمْ اللهِ وَاللهِ وَمَا اللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مِن اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَالل

اے لوگو! اپنے پروردگار کی بندگی کرد جس نے تم کو اور تم سے پہلے لوگوں کو پیداکیا' ناکہ تم پر ہیزگار ہو جاؤ۔

اور فرمایا:

﴿ وَمَا خَلَقْتُ أَلِجِنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾

(سورة الذاريات: ٥٦)

اور میں نے جن اور انسان کو اسی لئے پیدا کیا ہے کہ وہ میری بندگی کریں۔ اور فرمایا:

﴿ وَقَضَىٰ رَبُكَ أَلَا نَعَبُدُوٓ ا إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ (سورۃ الاسراء: ٢٣) اور تيرے پرورد گارنے يہ حکم ويا ہے کہ اس کے سواکسی اور کی بندگی نہ کرو۔ اور فرمایا:

اس معنی کی اور بھی بہت سی آیتیں موجود ہیں-

ہوں۔

ند کورہ آیت میں '' نسک'' سے مراد عبادت ہے' اور قربانی بھی عبادت کی ایک قشم ہے۔

اور فرمایا:

(سورة الكوثر: ۲۰۱)

(اے پیغیر) ہم نے آپ کو کو ثر عطاکیا ہے ' تو (اس کے شکر میں) اپنے رب کے لئے نماز بڑھنے اور قربانی سیجئے۔

اور نبی صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا :

"الله كى لعنت ہواس شخص پر جس نے غیرالله كے لئے قربانی كى" (صحیح مسلم بروایت امیرالمومنین علی بن ابی طالب رضی الله عنه)

الله تعالی کاارشاد ہے:

﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَنِجِدَ لِلَّهِ فَلَا مَدَّعُواْمَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا﴾ (سورة الجن: ١٨) اور كونه الله بى (كى عبادت) كے لئے ہيں ' تو الله كے ساتھ كسى اور كونه يكارو-

اور فرمایا :

﴿ وَمَن يَدَعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَـٰهِـَاءَاخَرَ لَا بُرْهَنَنَ لَهُ بِهِـ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِندَ رَبِّهِۦ ۚ إِنَّــُهُۥ لَا يُفْــلِحُ ٱلْكَنفِرُونَ﴾

(سورة المومنون: ١١٨)

اور جو کوئی اللہ کے ساتھ کسی دو سرے معبود کو پکارے جس کی کوئی دلیل اس کے پاس نہیں' تو اللہ ہی کے پاس اس کا حساب ہونا ہے' بیٹک کافر کامیاب

نہیں ہوں گے۔ اور فرمایا :

﴿ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ وَالَّذِينَ تَلْعُونَ مِن دُونِهِ مَا يَمْلُكُ وَالَّذِينَ تَلْعُونَ مِن دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴿ إِن تَلْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُواْ دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُواْ مَا اسْتَجَابُواْ لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِينَمَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَا يُنْبِئُكَ مِثْلُ خَيِيرٍ ﴾ السّتَجَابُواْ لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِينَمَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَا يُنْبِئُكَ مِثْلُ خَيدٍ ﴾ السّتَجَابُواْ لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِينَمَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَا يُنْبِئُكَ مِثْلُ خَيدٍ ﴾

یمی الله تمهارا رب ہے' اس کی بادشاہت ہے' اور (اے مشرکو) جن کو تم اس کے سوا پکارتے ہو وہ تخطی کے جھی مالک نہیں' اگرتم ان کو پکارو تو وہ تمہاری پکار نہ سنیں' اور اگر سن بھی لیس تو تمہارا کام نہ بنا سکیں' اور قیامت کے دن وہ تمہارے شرک کا انکار کر دیں گے' اور تم کو (اللہ) خبر رکھنے والے کے برابر کوئی خبر نہیں دے سکتا۔

ندکورہ بالا آیات میں اللہ تعالیٰ نے اس بات کی وضاحت کردی ہے کہ اللہ کے سوا

کسی کے لئے نماز پڑھنااور قربانی کرنا 'نیز مردوں 'بتوں 'درختوں اور پھروں کو پکارنا یہ

سب اللہ کے ساتھ شرک اور کفر کرنا ہے 'اور اللہ کے سواجن جن چیزوں کو پکارا جاتا

ہے خواہ وہ نبی ہوں یا فرشتے 'ولی ہوں یا جن 'بت ہوں یا پچھ اور 'انہیں اپنے پکار نے

والوں کے نفع و نقصان کا کوئی اختیار نہیں 'اور اللہ کو چھوڑ کر انہیں پکارنا شرک اور

کفرہے 'ساتھ ہی اللہ تعالیٰ نے یہ بھی واضح کر دیا کہ اول تو یہ اپنے پکارنے والے کی

پکار سن نہیں سکتے 'اور اگر بالفرض من بھی لیس تو ان کا پچھ بنا نہیں سکتے۔

لنذا تمام مکلف جن اور انسان پر واجب ہے کہ وہ خود ایسے کاموں سے بچیس اور دو سروں کو بھی ان سے دور رہنے کی ٹاکید کریں 'اور کھول کربیان کر دیں کہ یہ سب کام باطل اور رسولوں کی لائی ہوئی توحید و اخلاص کی دعوت کے منافی ہے' اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنْبُواْ اللَّهَ وَاجْتَنْبُواْ الطَّاخُوتَ ﴾ الطَّاخُوتَ ﴾ الطَّاخُوتَ ﴾ الله كى بندگى كرد الله كى بندگى كرد اور جم تو ہر قوم ميں ايك بيغمبر (يہ حكم دے كر) بھيج چكے ہيں كہ الله كى بندگى كرد اور طاغوت سے بچے رہو۔

اور فرمایا :

﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَكَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِىٓ إِلَيْهِ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَّا فَأ (سورة الانبياء: ٢٥)

اور ہم نے آپ سے پہلے جو بھی پغیر بھیج اس پر یمی وحی کرتے رہے کہ میرے سواکوئی سچامعبود نہیں' تومیری ہی بندگی کرتے رہو-

نبی صلی اللہ علیہ وسلم تیرہ سال تک مکہ مرمہ میں لوگوں کو اللہ کی طرف بلاتے '
انہیں شرک سے ڈراتے اور کلمہ کا اللہ الااللہ کا مفہوم واضح کرتے رہے ' تو پچھ لوگوں
نے آپ کی دعوت قبول کی اور اکثر نے غرور و تکبیر میں آگر آپ کی اتباع و فرمانبرداری
کرنے سے انکار کر دیا ' پھر آپ نے مدینہ کی طرف جمرت فرمائی اور وہاں انسار اور
مماجرین کے درمیان اللہ کی دعوت کو پھیلایا ' اللہ کی راہ میں جماد کیا اور امراء اور
بادشاہوں کے پاس خطوط لکھ کر ان کے سامنے اپنی دعوت اور لائی ہوئی شریعت کو
واضح کیا ' اور اس راہ میں پیش آنے والی تمام مصیبتوں پر آپ نے اور آپ کے صحابہ
رضی اللہ عنہم نے صبر کیا ' یہاں تک کہ اللہ کا دین غالب ہوا اور لوگ اللہ کے دین
میں جوق درجوق داخل ہوگے ' توحید کا بول بالا ہوا اور کمہ و مدینہ اور سارے جزیرہ

عرب سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے اور آپ کے بعد آپ کے صحابہ کے ہاتھوں شرک کا خاتمہ ہوا' آپ کے بعد دعوت دین کی ذمہ داری آپ کے صحابہ نے سنبھالی اور اس کے لئے مشرق و مغرب میں جماد کا پرچم لمرایا' یمال تک کہ اللہ نے انہیں دشمنوں پر غلبہ عطاکیا' روئے زمین پر ان کی سلطنت قائم ہوئی' اور اللہ کے وعدہ کے مطابق اس کا دین تمام دینوں پر غالب ہوا' جیسا کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے :

﴿ هُوَ ٱلَّذِي ٓ أَرْسَلَ رَسُولَهُۥ بِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِۦ وَلَوَ كَرِهَ ٱلْمُشْرِكُونَ﴾ (سورة التوبہ: ٣٣٠ 'الصف : ٩)

وہ اللہ ہی ہے جس نے پیغیر کو ہدایت کی باتیں اور سچا دین دے کر اس کئے بھیجا کہ اس کو ہردین پر غالب کر دے 'گو مشرکوں کو برا گگے۔

ای طرح بدعت اور شرک کے اسباب و وسائل میں سے وہ تمام کام بھی ہیں جو قبرول کے پاس کے جاتے ہیں' مثلاً قبرول کے پاس نماز پڑھنا' قرآن کی تلاوت کرنا اور ان کے اوپر معجد اور قبے تعمیر کرنا' یہ سارے کام بدعت' خلاف شرع اور شرک اکبر کا ذریعہ ہیں' اور یمی وجہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

"يهود و نصارى پر الله كى لعنت ہو' انهول نے اپنے نبيوں كى قبروں كو سجدہ گاہ بناليا" (متفق عليه بروايت عائشه رضى الله عنها)

نیز صحیح مسلم میں جندب بن عبداللہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

"سنو! تم سے پہلے کے لوگ اپنے نبیوں اور بزرگوں کی قبروں کو تجدہ گاہ بنا لیا کرتے تھے، خبردار! تم قبروں کو تجدہ گاہ نہ بنانا، میں تمہیں اس سے منع کرتا ہوں"

ندکورہ بالا دونوں حدیثوں اور اس مفہوم کی دیگر حدیثوں میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس بات کو واضح کر دیا ہے کہ یہود و نصاریٰ اپنے نبیوں کی قبروں کو سجدہ گاہ بنالیا کرتے تھے' اور پھر آپ نے اپنی امت کوان کی مشاہت افتیار کرکے قبروں کو سجدہ گاہ بنانے' ان کے پاس نماز پڑھنے' یا قیام کرنے' یا قرآن کی تلاوت کرنے سے منع فرایا ہے' کیونکہ یہ سارے کام شرک کے اسباب و وسائل میں سے ہیں' اور ایسے ہی قبروں پر عمارت اور قبے بنانا اور ان پر چادریں چڑھانا بھی شرک اور مردوں کے حق میں غلو کا سبب ہے' جیسا کہ یہود و نصاریٰ نے نیز امت محمدیہ کے جابل عوام نے کیا' یہاں تک کہ انہوں نے مردوں کی عبادت کی' ان کے لئے قربانی کی' ان سے فریاد کیا' ان کے لئے تنز مائی اور ان سے خیاد کا سوال کیا' اور یہ ساری باتیں اس شخص سے مخفی نہیں جس نے حسین' بدوی' شخ عبدالقادر کیا' اور یہ ساری باتیں اس شخص سے مخفی نہیں جس نے حسین' بدوی' شخ عبدالقادر جیلانی اور ابن عربی وغیرہ کی قبروں پر ان سب خرافات کا مشاہدہ کیا ہو' واللہ المستعان ولا قوۃ الا باللہ۔

صیح حدیث سے ثابت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قبروں کوچوناگیج کرنے' ان پر بیٹھنے اور عمارت بنانے اور ان پر لکھنے سے منع فرمایا ہے' اور یہ ممانعت صرف اس وجہ سے ہے کہ یہ سارے کام شرک اکبر کاذریعہ ہیں۔

لندا تمام مسلمانوں پر- خواہ حکومتیں ہوں یا افراد- واجب ہے کہ وہ شرک و برعات سے دور رہیں اور جب انہیں دین کے کسی معاملہ میں اشکال ہو جائے تو ان علماء سے دریافت کرلیں جو عقیدہ کی در شکی اور سلف صالحین کے نقش قدم پر چلنے میں مشہور و معروف ہیں' باکہ وہ علم و بصیرت کے ساتھ اللہ کی عبادت کر سکیں' جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ فَسَنَكُواْ أَهْلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (سورة الانبياء: ٤)

اگرتم نہ جانتے ہو تو علم والوں سے پوچھ لو-نہ صلہ ہیں سلم نہ ہیں نہ

اور نبی صلی الله علیه و سلم نے ارشاد فرمایا:

"جو شخص علم کی طلب میں کوئی راستہ چلے گا تو اللہ اس کے لئے اس کے بدلے جنت کاراستہ آسان کردے گا"

اور فرمایا :

''الله تعالیٰ جس شخص کے ساتھ بھلائی کاارادہ فرماتا ہے اسے دین کی صحیح سمجھ عطاکر دیتا ہے''

اور یہ بات معلوم ہے کہ بندوں کی پیدائش بے مقصد نہیں' بلکہ انہیں ایک بڑی حکمت اور بهترین مقصد کے لئے پیدا کیا گیا ہے' اور وہ ہر چیز سے بے نیاز ہو کر صرف اللہ کی عبادت کرنا ہے' جیسا کہ اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے :

﴿ وَمَا خَلَفْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (سورة الذاريات: ۵۲) اور ميں نے جن اور انسان کو ای لئے پيدا کيا ہے کہ وہ ميري بندگی کریں-

نیز یہ بات بھی مسلم ہے کہ اس عبادت کی جان کاری کتاب و سنت کے اندر غور و تدبر کرک اللہ اور اس کے رسول نے جن عبادات کا حکم دیا ہے ان کی معرفت کرک اور اشکال کے وقت اہل علم سے دریافت کرکے ہی حاصل ہوگی کی اس طریقہ سے اللہ کی عبادت کی معرفت حاصل کی جائے گی جس کے لئے اللہ نے بندول کو پیدا کیا ہے 'اور مشروع طریقہ پر اسے اداکیا جائے گا 'اور اللہ کی رضاو خوشنودی اور اس کے کرم سے سرفرازی نیز اس کے غضب و عقاب سے نجلت کا کہی واحد راستہ ہے۔ اللہ تعالیٰ تمام مسلمانوں کو اپنی مرضی کے مطابق عمل کرنے کی توفیق دے 'انہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ تمام مسلمانوں کو اپنی مرضی کے مطابق عمل کرنے کی توفیق دے 'انہیں

دین کی سمجھ عطا کرے' نیک اور بهترین لوگوں کو ان کا حاکم بنائے' ان کے رہنماؤں کی اصلاح فرمائے' اور ان کے علماء کو اپنی دعوت و تعلیم اور نصیحت و ارشاد کی ذمہ داری ادا کرنے کی توفیق دے۔

شرک کی ایک قتم ہے بھی ہے کہ غیراللہ مثلاً نبیوں کی 'کسی کے سرکی' کسی کی زندگی کی' اورامانت اور ہزرگی کی قتم کھائی جائے 'نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاار شاد ہے :

اور فرمایا :

"جس نے غیراللہ کی قتم کھائی اس نے کفرکیایا شرک کیا" اے ابو داؤد اور ترندی نے بند صیح ابن عمررضی اللہ عنماہے روایت کیاہے۔

اور فرمایا:

"جس نے امانت کی قتم کھائی وہ ہم میں سے نہیں "

اور فرمایا :

"لوگو! تم این مال باپ کی اور شرکاء کی قسم نه کھاؤ اور جب الله کی قسم کھاؤ اور جب الله کی قسم کھاؤ تو پچ بات ہی پر کھاؤ"۔ اس مفہوم کی اور بھی بہت ساری احادیث مروی ہیں۔

غیراللہ کی قتم کھانا شرک اصغرہے 'لیکن اگر اس قتم سے اللہ کی تعظیم کی طرح غیر اللہ کی تعظیم مقصود ہو'یا بیہ اعتقاد ہو کہ اللہ کے سوا وہ نفع اور نقصان کامالک ہے 'یا بیہ کہ اس لائق ہے کہ اسے پکارا جائے یا اس سے فریاد کی جائے ' تو یہ شرک اکبر تک پنچاسکتا ہے۔ شرک اصغر ہی کے قتم سے درج ذیل جملے بھی ہیں :

''جو الله چاہے اور فلال چاہے'' اور ''اگر الله اور فلال نه ہوتے'' اور ''یہ الله اور فلال کی طرف سے ہے'' اس قشم کی تمام باتیں شرک اصغر ہیں' کیونکہ نبی صلی الله علیہ وسلم کاارشاد ہے :

"يە نەكموكە جو الله چاہے اور فلال چاہے ، بلكە يەكموكە جو الله چاہے چرفلال چاہے "

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ اگر یوں کہا جائے: "اگر اللہ نہ ہو یا پھر فلال نہ ہو تا ہے فلال نہ ہو تا ہے فلال نہ ہو تا" یا "بیہ اللہ کی طرف سے ہے" تو اس میں کوئی حرج نہیں ' اور بیا اس صورت میں ہے جب وہ شخص اس کام کے حصول کا سبب ہو۔

آپ صلی الله علیه وسلم سے یہ بھی ثابت ہے کہ ایک صحابی آئے اور آپ سے عرض کیا: "جو الله چاہے اور آپ چاہیں" تو آپ نے ان سے فرمایا: "تم نے تو مجھے الله کا شریک بناویا' بلکہ یوں کہو: جو صرف الله چاہے"

یہ حدیث اس بات کی دلیل ہے کہ اگر کوئی شخص ہیہ کھ : ''جو صرف اللہ چاہے'' تو یمی افضل ہے'لیکن اگر ایسا کہدے''جو اللہ چاہے پھر فلاں چاہے'' تو کوئی حرج نہیں'اس طرح سے تمام حدیثوں اور دلیلوں میں تطبیق ہو جاتی ہے'واللہ ولی التوفیق۔

## سوال ۲:

بعض لوگ نبی صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان اور آپ کی محبت و اطاعت کے وسیلہ کے درمیان اور آپ کی ذات اور جاہ و مرتبہ کے وسیلہ کے درمیان کوئی فرق نہیں کرتے 'جبکہ بعض لوگ آپ کی زندگی میں آپ کی دعاکاوسلہ لینے کے درمیان اور آپ کی وفات کے بعد آپ سے دعاطلب کرنے کے درمیان خلط طط کر دیتے ہیں 'جس کے نتیجہ میں مشروع وسلہ اور ممنوع وسلہ کے درمیان تمیز مشکل ہو جاتی ہے 'کیااس سلسلہ میں کوئی تفصیل ہے جس سے بیہ اشکال دور ہو جائے 'اور ان باطل پرستوں کی تردید ہو جائے جو اس قتم کے مسائل میں مسلمانوں کو الجھائے رکھتے ہیں ؟

#### جواب :

یہ بچ ہے کہ بہت سے لوگ جمالت اور حق بات کی رہنمائی کرنے والوں کی قلت کے سبب مشروع وسیلہ اور ممنوع وسیلہ کے درمیان فرق نہیں کرپاتے 'طلا نکہ دونوں کے درمیان بہت بڑا فرق ہے 'مشروع وسیلہ وہ ہے جس کے ساتھ اللہ نے رسولوں کو بھیجا' آسان سے کتابیں آثاریں اور جس کے لئے جن اور انسان کو پیدا کیا' اور وہ ہے اللہ کی عباوت کرنا' اس سے اور اس کے رسول سے نیز تمام رسولوں اور مومنوں سے محبت کرنا' اور اللہ و رسول پر اور ان تمام باتوں پر ایمان لانا جن کی اللہ اور اس کے رسول نے خبر دی ہے 'مثلاً مرنے کے بعد دوبارہ زندہ ہونا' جنت و جہنم اور وہ تمام بیس جن کی اللہ اور اس کے رسول نے خبر دی ہیں' یہ سب جنت میں واضل ہونے' بیس جن کی اللہ اور اس کے رسول نے خبر دی ہیں' یہ سب جنت میں واضل ہونے' جنم سے نجات پانے اور دنیا و آخرت کی سعادت سے جمکنار ہونے کے لئے مشروع وسیلہ ہیں۔

مشروع وسیلہ کی صورتوں میں سے یہ بھی ہے کہ اللہ سے اس کے اساء و صفات ' اس کی محبت' اس پر ایمان اور اپنے ان نیک اعمال کے وسیلہ سے دعا مانگی جائے جنہیں اللہ نے اپنے ہندوں کے لئے مشروع فرمایا ہے 'اور انہیں اپنی رضاو خوشنودی اور جنت کے حصول نیز مشکلات سے نجات اور دنیا و آخرت میں تمام امور کی آسانی کا وسیلہ قرار دیا ہے 'جیسا کہ اللہ تعالیٰ کارشاد ہے :

﴿ وَمَن يَنِّي ٱللَّهَ يَجْعَل لَهُ مِخْرَكًا ﴿ وَيَرْزُفَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ

(سورة الطلاق: ٢)

اور جو کوئی اللہ سے ڈرے گانواللہ اس کے لئے (ہر آفت میں)ایک راستہ نکال دے گا'اور اس کو وہاں سے روزی دے گاجمال سے اس کو گمان بھی نہ ہو۔ رپیدنیاں

اور فرمایا :

﴿ وَمَن يَنَقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مِنَ أَمْرِهِ عِيثُمْرًا ﴾ اورجو كوئى الله سے ذرے گاتو الله اس كيلئے اسكے كام ميں آسانى كردے گا۔

اور فرمایا :

﴿ وَمَن يَنَقِ ٱللَّهَ يُكَكِّفِر عَنْهُ سَيَعَاتِهِ وَيُعَظِمْ لَهُ أَجْرًا ﴾ (سورة العلاق: ۵) اور جو كوئى الله سے وُرے گا تو الله اس كے گناه اس پر سے اثار وے گا اور اس كو بڑا اجر دے گا۔

اور فرمایا :

﴿ إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتِ وَعُيُونِ ﴾ (سورة الذاريات: ١٥)

بیثک برہیز گار لوگ جنت اور چشموں میں ہوں گے۔

اور فرمایا:

﴿ إِنَّ لِلْمُنَّقِينَ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّنتِ ٱلنَّعِيمِ ﴾ (سورة القلم: ٣٣)

بیٹک پرہیز گاروں کے لئے ان کے مالک کے پاس نعمت کے باغات ہیں۔ اور فرمایا :

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامِنُوٓا إِن تَنَقُواْ ٱللَّهَ يَجْعَل لَكُمْ فُرْقَانًا وَيُكَفِّرُ عَنكُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَيُعْفِرْ لَكُمْ ﴾ سَيِّعَاتِكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ﴾ سَيِّعَاتِكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ﴾

مومنو! اگرتم اللہ سے ڈرتے رہو گے تو اللہ تمہارے چھٹکارے کی صورت نکال دے گا'اور تمہارے گناہ تم پر سے اٹار دے گا'اور تم کو بخش دے گا۔ اس مفہوم کی اور بھی بہت ہی آیتیں وارد ہیں۔

مشروع وسیلہ کی ایک صورت یہ بھی ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی محبت' آپ پر ایمان اور آپ کی شریعت کی انباع کے وسیلہ سے اللہ سے دعا مانگی جائے'کیونکہ یہ سب عظیم ترین نیک اعمال اور قربت اللی کے بهترین وسائل میں سے ہیں۔

رہا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے جاہ و مرتبہ ہے 'یا آپ کی ذات ہے'یا آپ کے خل حق ہے 'یا آپ کے خل حق ہے 'یا ان کے خل حق ہے 'یا ان کی ذات ہے 'یا ان کے خل ہے وسلہ لینا' تو یہ سب بدعت ہیں' شریعت میں ان کی کوئی اصل نہیں' بلکہ یہ شرک کے اسباب و وسائل میں ہے ہیں' گونکہ صحابہ کرام رضی اللہ عنهم نے ایسا نہیں کیا' جب کہ وہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم ہے اور آپ کے حق ہے سب سے زیادہ واقف سے 'اگر اس میں کوئی بھلائی ہوتی تو انہوں نے ہم ہے پہلے اسے کیا ہوتا' اور ایسے ہی جب امیرالمومنین عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے دور خلافت میں ایک بار فحط پڑا تو لوگوں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر کے پاس جاکر آپ کا وسلہ نہیں لیا اور نہ آپ کی قبر کے پاس دعا کی' بیات علیہ وسلم کی قبر کے پاس دعا کی نہیں کیا ہوتا' بیار شرکے پاس دعا کی' بلکہ عمر رضی اللہ عنہ نے آپ کے پچا عباس بن عبر المطلب رضی اللہ عنہ کی دعا کے وسیلہ سے بارش طلب کی' چنانچہ وہ منہ ہر کھڑے

ہوئے اور فرمایا: اے اللہ! جب ہم اپنے نبی کے دور میں قبط کا شکار ہوتے تھے تو اپنے نبی کے وسیلہ سے تجھ سے بارش طلب کرتے تھے اور تو ہمیں سیراب کر تا تھا' اب ہم اپنے نبی کے چچا کے وسیلہ سے تجھ سے بارش طلب کر رہے ہیں پس تو ہمیں سیراب کر' اور پھربارش ہوتی تھی (صحیح بخاری)

پھرانہوں نے عباس رضی اللہ عنہ کو دعا کرنے کا تھم دیا' انہوں نے دعا کی اور تمام مسلمانوں نے ان کی دعایر آمین کہی اور اللہ نے لوگوں کوسیراب کیا۔

اس سلسلہ میں غار والوں کا قصہ بھی مشہور ہے جو صحیحین میں مروی ہے 'جس کا خلاصہ یہ ہے کہ ہم سے پہلی امتوں میں سے تین آدمیوں نے بارش کی وجہ سے رات گذار نے کے لئے ایک غار میں پناہ لی 'جب وہ غار میں داخل ہوگئے تو پہاڑ ہے ایک چٹان کھسک کر آئی جس سے غار کا منہ بند ہوگیا اور وہ اسے ہٹانہ سکے 'چنانچہ انہوں نے باہم یہ طے کیا کہ اس مصیبت سے نجات پانے کا صرف ایک راستہ ہے 'وہ یہ کہ ہم میں سے ہر شخص اپنے اپنے نیک عمل کے وسیلہ سے اللہ سے دعاو فریاد کرے 'ہم میں سے ہر شخص اپنے اپنے والدین کے ساتھ حسن سلوک کا وسیلہ لیا' وسیلہ لیا' ایک نے اپنی والدین کے ساتھ حسن سلوک کا وسیلہ لیا' وسیلہ لیا' ایک نے اپنی پاکدامنی کا اور تیسرے نے اپنی امان کو ہٹادی اور وہ باہر نکل آئے۔ یہ قصہ اس بات کی ایک شوس دلیل ہے کہ نیک اعمال مشکلات و مصائب سے نجات اور دنیا و بات کی ایک شوس دلیل ہے کہ نیک اعمال مشکلات و مصائب سے نجات اور دنیا و آخرت کی شختیوں سے عافیت کے عظیم ترین اسباب میں سے ہیں۔

پس معلوم ہوا کہ کسی شخص کے جاہ و مرتبہ سے 'یا اس کی ذات سے 'یا اس کے حق سے وسیلہ لینا ندموم بدعت اور شرک کے وسائل میں سے ہے۔ رہا مردے کو پکارنا اور اس سے فریاد کرنا تو یہ شرک اکبر ہے۔

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی میں قحط کے زمانہ میں آپ سے بارش کے لئے دعاکی درخواست کرتے 'اور اینے نفع بخش امور میں آپ ہے سفارش کرواتے تھے 'لیکن جب آپ کی وفات ہو گئی تو اس کے بعد انہول نے آپ سے بھی کسی چیز کاسوال نہیں کیا' اور نہ ہی شفاعت وغیرہ طلب کرنے کے لئے وہ بھی آپ کی قبریر آئے کوئلہ انہیں یہ معلوم تفاکہ آپ کی وفات کے بعدیہ چیز جائز نہیں' بلکہ یہ چیز آپ کی وفات کے پہلے آپ کی زندگی تک مخصوص تھی' اب اس کے بعد قیامت کے دن ہی آپ سے شفاعت طلب کی جائے گی' جیسا کہ تعجیمن میں ثابت ہے کہ قیامت کے دن جب تمام مومن آدم' نوح' ابراہیم' موسیٰ اور عیسیٰ علیم السلام کے پاس جائیں گے ٹاکہ یہ ان کے لئے سفارش کریں کہ اللہ ان کا حساب و كتاب شروع كرے اور وہ جنت ميں داخل ہول ، تو ان ميں سے ہر شخص نفسي نفسي کمہ کر معذرت کر دے گا اور دو سرے کے پاس بھیج دے گا' اور جب آخر میں ہے لوگ عیسیٰ علیہ السلام کے پاس پہنچیں گے تو وہ معذرت کرتے ہوئے ہمارے نبی محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف رہنمائی کردیں گے ایسال تک کہ جب لوگ آپ کے یاس پہنچیں گے تو آپ اللہ کے وعدہ کے مطابق فرمائیں گے: "میں ہی اس کے لئے ہوں' میں ہی اس کے لئے ہوں"۔ پھر آپ جائیں گے اور اللہ کے سامنے تجدہ ریز ہو جائیں گے اور کثرت ہے اس کی حمد و تعریف کریں گے' یہال تک کہ آپ سے کہا جائے گا: سراٹھاؤ اور کہوبات سنی جائے گی ' مانگو دیا جائے گا اور سفارش کرو قبول کی جائے گی۔

یمی حدیث شفاعت ہے اور یمی وہ مقام محمود ہے جس کا ذکر اللہ نے ذیل کی آیت

# میں کیاہے:

﴿ عَسَىٰٓ أَن يَبِعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا تَحْمُودًا﴾ (سورة الامراء: ٥٩)

عنقریب تیرا رب تجھے مقام محمود پر پہنچادے گا۔

الله آپ پر اور آپ کے آل و اصحاب پر اور آپ کی تھی اتباع کرنے والوں پر رحمت و سلامتی نازل فرمائے' اور ہمیں آپ کی شفاعت نصیب فرمائے' بیشک وہ سننے والا اور قریب ہے۔

## سوال ۳:

دیکھاجاتا ہے کہ بہت سے لوگ جن کا شار امت مسلمہ میں ہوتا ہے کلمہ کل اللہ الا اللہ کے معنی و مفہوم سے ناواقف ہوتے ہیں ، جس کے نتیجہ میں ان سے ایسے ایسے ایسے ایسے ایسے اقوال و افعال سرزد ہو جاتے ہیں جو کلمہ کے سراسر منافی یا اس میں نقص کا سبب ہوتے ہیں 'سوال سے ہے کہ لا اللہ الا اللہ کا صحیح مفہوم 'نیز اس کے تقاضے اور اس کی شرطیں کیا ہیں ؟

### جواب :

کلمہ کا اللہ الا اللہ محمد رسول اللہ یقیناً دین کی بنیاد اور اسلام کا پہلا رکن ہے ' جیسا کلمہ کا اللہ الا اللہ محمد رسول اللہ یقیناً دین کی بنیاد اور اسلام کا پہلا رکن ہے ' جیسا ''سلام کی بنیاد پانچ چیزوں پر ہے : اس بات کی گواہی دینا کی اللہ کے سواکوئی معبود برحق نہیں' اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے رسول ہیں' نماز قائم کرنا' معنوق علیہ ذکو قادا کرنا' ماہ رمضان کے روزے رکھنا' اور بیت اللہ کا حج کرنا'' (متفق علیہ بروایت ابن عمررضی اللہ عنما)

اور سحیحین ہی میں عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنما سے مروی ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے معاذ رضی اللہ عنہ کو یمن جیجے وقت ان سے فرمایا :

" تم ایسے لوگوں کے پاس جا رہے ہو جو اہل کتاب ہیں " تو تم سب سے پہلے انہیں اس بات کی دعوت دینا کہ وہ گواہی دیں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود برحق ضیں اور میں اللہ کا رسول ہوں ' جب وہ تمہاری سے بات مان لیس تو انہیں سے بتانا کہ اللہ نے رات اور دن میں ان کے اوپر پانچ نمازیں فرض کی ہیں ' اگر وہ تمہاری سے بات بھی مان لیس تو انہیں سے بتانا کہ اللہ نے ان کے اوپر زکو ہ فرض کیا ہے جو ان کے مالداروں سے لی جائے گی اور انہی کے غریبوں میں تقسیم کر دی جائے گی " (متفق علیہ)

اس سلسله میں اور بھی بہت سی حدیثیں وارد ہیں۔

کلمہ کا اللہ الا اللہ کی شہادت کا مفہوم ہیہ ہے کہ اللہ کے سواکوئی معبود برحق نہیں ' اس کلمہ سے اللہ کے سوا ہر چیز سے تچی الوہیت کی نفی 'اور خالص اللہ کے لئے اس کا اثبات ہو تاہے 'اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ ذَلِكَ بِأَتَ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَتَ مَا يَلْعُونَ مِن دُونِهِ مُو الْحَقُّ وَأَتَ مَا يَلْعُونَ مِن دُونِهِ مُو اللَّهَ الْبَاطِلُ ﴾ (سورة الحج: ١٢)

یہ اس لئے کہ اللہ ہی سچا معبود ہے' اور اس کے سوایہ لوگ جس کو پکارتے ہیں وہ باطل ہے۔

اور فرمایا :

﴿ وَمَن يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَنهَا ءَاخَرَ لَا بُرْهَكَ لَهُ بِهِ عَالِنَمَا حِسَابُهُ عِندَ رَبِّهِ ۚ إِنَّهُ لَا كُلُو اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا الل

اور جو شخص اللہ کے ساتھ کسی دو سرے معبود کو پکارے گاجس کی کوئی دلیل اس کے پاس نہیں ہے' تو اللہ ہی کے پاس اس کا حساب ہونا ہے' بیٹک کافر کامیاب نہیں ہول گے۔

اور فرمایا:

﴿ وَإِلَنَهُ كُمْ إِلَنَهُ وَحِدَّ لَآ إِلَهَ إِلَا هُوَ الرَّحْمَانُ الرَّحِيمُ ﴾ (سورة البقره: ١٧٣) لوگو! تمهارا معبود ایک ہی معبود ہے' اس کے سواکوئی سچا معبود نہیں' وہ بہت رحم کرنے والا' مهران ہے۔

اور فرمایا:

﴿ وَمَآ أَمُرُوٓ ا إِلَّا لِيَعَبُدُوا اللّهَ مُغِلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَآ هَ ﴾ (سورة الينه: ۵) حالانكه انهيں ہي حكم ہوا تھا كہ وہ كيسو ہوكر خالص الله كى بندگى كريں-

اس مفهوم کی اور بھی بہت سی آیتیں وارد ہیں-

یہ کلمہ کی شخص کے لئے ای وقت نفع بخش ہوگا اور اسے شرک سے نکال کر دائرہ اسلام میں داخل کرے گاجب وہ اسے زبان سے اداکرنے کے ساتھ ہی اس کے معنی و مفہوم سے واقف ہو' اور اس کی تصدیق کرتے ہوئے اس پر عمل کرے' منافقین زبان سے یہ کلمہ پڑھتے تھے مگر اس کے باوجود وہ جنم کے سب سے نچلے جھے میں ہوں گے'کیونکہ انہوں نے نہ اس کی تصدیق کی اور نہ اس پر عمل کیا' اس طرح میں ہود بھی اس کلمہ کے قائل تھے مگر اس کے باوجود وہ انتمائی درجہ کے کافر شار ہوئے' کیونکہ ان کا اس پر ایمان نہیں تھا' اس طرح اس امت میں قبروں اور ولیوں کی پرستش کرنے والے کافر' یہ بھی زبان سے اس کلمہ کو پڑھتے ہیں' مگر اپنے اقوال و

افعال اور عقائد سے اس کی صریح مخالفت کرتے ہیں 'لنذا ایسے لوگوں کے لئے یہ کلمہ نہ تو فائدہ مند ہوگا اور نہ ہی اسے محض زبان سے کمہ لینے سے وہ مسلمان ہو جائیں گئے 'کیونکہ انہوں نے اپنے اقوال و افعال اور عقائد سے اس کی کھلی مخالفت کی ہے۔ بعض اہل علم نے کلمہ 'شادت کی آٹھ شرطیں بتائی ہیں اور انہیں درجہ ذیل دو شعروں میں کیجا کر دیا ہے :

عِلمٌ يُقِينٌ وَ إِخُلاصٌ وَصِدقُكَ مَعَ محبَّةٍ وَانقيادٌ وَالقبولُ لها و زِيدَ تَامِنُها الكُفُرانُ مِنكَ بِمَا سِوَى الإِلْهِ مِنَ الأَشْياءِ قَدالها

یعنی علم' یقین' اخلاص' صدق' محبت' تابعداری' اور اس کی قبولیت' اور مزید آٹھویں شرط اللہ کے سواجن جن چیزوں کی عبادت کی جاتی ہے ان کاانکار۔ ان دونوں شعروں میں کلمہ کی تمام شرطوں کو جمع کر دیا گیا ہے' اور ان کی تفصیل

ورج ذیل ہے:

اس کے معنی کاعلم جو جہالت کے منافی ہو'جیسا کہ اوپر گذر چکا ہے کہ اس کا معنی
ہیہ ہے کہ اللہ کے سوا کوئی معبود برحق نہیں' پس اللہ کے سوا جن جن معبودوں کی
لوگ عبادت کرتے ہیں وہ سب کے سب باطل ہیں۔

۲ ۔ لیقین جو شک کے منافی ہو' پس کلمہ پڑھنے والے کے لئے ضروری ہے کہ اس کا اس بات پر کال لیقین ہو کہ اللہ تعالیٰ ہی معبود برحق ہے۔

افلاص 'اور بیہ اس طرح کی بندہ اپنی ساری عباد تیں خالص اپنے مالک اللہ کے لئے کرے ' اگر اس نے عبادت کی کوئی بھی قتم اللہ کے سوا کسی نبی ' یا ولی ' یا فرشتہ ' یا بت یا جن وغیرہ کے لئے کی تو وہ اللہ کے ساتھ شرک کرنے والا ہو گا اور اس کے کلمہ شمادت سے اخلاص کی شرط مفقود ہوگی۔

صدق ' یعنی وہ اس کلمہ کے اقرار میں سچا ہو' اس کا دل اس کی زبان ہے' اور اس کی زبان ہے ' اور اس کی زبان اس کے دل ہے ہم آ ہنگ ہو' اگر اس نے زبان ہے اسے پڑھ لیا مگر دل میں اس کی تصدیق نہیں تو یہ اس کے لئے سود مند نہیں' اور وہ دیگر منافقوں کی طرح کافر شار ہوگا۔

محبت 'یعنی وہ اللہ تعالیٰ سے محبت رکھے 'اگر اس نے اسے زبان سے پڑھ لیا مگر
 اس کا دل اللہ کی محبت سے خالی ہے تو وہ منافقوں کی طرح کافر اور اسلام سے خارج شار ہوگا۔ اور اس کی دلیل اللہ تعالیٰ کا بیہ فرمان ہے :

﴿ قُلَ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ اللهَ قَاتَيَعُونِي يُحْمِبَكُمُ اللهُ ﴾ (سورة آل عمران: ٣١) (اے پینمبر) آپ که دیجے که اگر تهس الله سے محبت ہے تو میری اتباع کرو' الله بھی تم سے محبت رکھے گا۔

اور فرمایا:

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنْغِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُسَبِ اللَّهِ ۖ وَالَّذِينَ عَامَنُهُ السَّدُدُ حُنَّا لِللَّهِ ﴾

(سورة البقره: ١٢٥)

اور کچھ لوگ ایسے ہیں جو اللہ کے سوا دو سروں کو شریک بناتے ہیں اور اللہ کے برابر ان سے محبت رکھنے ہیں۔ اور جو ایمان والے ہیں وہ اللہ سے محبت رکھنے میں سب سے زیادہ ہیں۔

اس مفهوم کی اور بھی بہت سی آیتیں موجود ہیں۔

۲ - اس کے معنی و مدلول کی تابعداری 'یعنی وہ صرف اللہ کی عبادت کرے' اس کی شریعت کا تابعدار ہو' اس پر ایمان لائے اور بیر اعتقاد رکھے کہ میں حق ہے' اگر اس

نے کلمہ پڑھ لیا' لیکن خالص اللہ کی بندگی نہیں کی اور نہ ہی اس کی شریعت کے آبعداری کی' بلکہ غرور و تکبرسے کام لیا تو وہ ابلیس اور اس کے مائند لوگوں کی طرح مسلمان نہیں ہوگا۔

 اس کے معنی و مدلول کی قبولیت ' یعنی وہ اس بات کو قبول کرے کہ اللہ کے سوا ہر چیز کی عبادت کو چھوڑ کر خالص اس کی بندگی کرنا ہے اور میں کلمہ کامدلول ہے ' نیزوہ اس کالتزام کرے اور اس ہے مطمئن ہو۔

۸ - الله کے سواتمام چیزوں کی عبادت کا انکار ' یعنی وہ غیر الله کی عبادت سے کنارہ
 کش ہواوریہ اعتقاد رکھے کہ غیر الله کی عبادت باطل ہے ' جیسا کہ الله کا ارشاد ہے :

﴿ فَمَن يَكُفُرُ بِالطَّافُوتِ وَيُؤْمِنَ بِاللَّهِ فَقَدِ اَسْتَمْسَكَ بِاَلْعُرَهَةِ الْوُثْقَىٰ لَا انفِصَامَ لَمَا ۚ وَاللَّهُ سَمِيمٌ عَلِيمٌ﴾

(سورة البقره: ٢٥٦)

پس جو کوئی طاغوت کا انکار کر دے اور اللہ پر ایمان لے آئے ' تو اس نے مضبوط کڑا تھام لیا جو ٹوٹنے والا نہیں ' اور اللہ سننے والا 'جاننے والا ہے۔

اور رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ثابت بيكم آپ في ارشاد فرمايا:

'' جس شخص نے لااللہ الااللہ کہا' اور اللہ کے سوا تمام چیزوں کی عبادت کا انکار کیا' تو اس کا مال اور اس کا خون حرام ہوگیا' اور اس کا حساب اللہ کے حوالے ہے'' (صبحے مسلم)

ایک دو سری حدیث میں آپ نے فرمایا:

''جس نے اللہ کو ایک جانا' اور اللہ کے سوا تمام چیزوں کی عبادت کا انکار کیا' تو اس کامال اور اس کاخون حرام ہوگیا'' (صحیح مسلم) لنذا تمام مسلمانوں پر واجب ہے کہ وہ ندکورہ بالا شرطوں کی رعایت کرتے ہوئے کلمہ طیبہ کے نقاضے پورے کریں' اور جب کسی شخص نے اس کے معنی کو سمجھ لیا اور اس پر کاربند ہوگیا تو اب وہ حقیقی مسلمان ہے جس کامال اور خون حرام ہے'اگرچہ وہ ان شرطوں کی تفصیلات سے واقف نہ ہو'کیونکہ حق بات کا جاننا اور اس پر عمل کرنا ہی مقصود ہے۔

ند کورہ آیت میں ''طاغوت'' سے مراد ہروہ چیز ہے جس کی اللہ کے سوا عبادت کی جاتی ہے' چنانچہ اللہ تعالیٰ کارشاد ہے:

﴿ يَكُفُرُ بِالطَّاعُوتِ وَيُؤْمِنَ بِاللَّهِ فَقَدِ اَسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوَةِ الْوُثْقَىٰ لَا الْفِصَامَ لَمُأَ ﴾ (سورة البقره: ٢٥١) ليس جو كوئى طاغوت كا الكار كروك اور الله بر ايمان لے آك تو اس نے مضبوط كرا تھام ليا جو تو شخ والا نہيں۔

اور فرمایا :

﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ آعَبُدُواْ ٱللَّهَ وَآجَنَانِبُواْ ٱلطَّلْغُوتُ ﴾ وقد تراكب المَّلِمُونِ ﴾

اور ہم تو ہر قوم میں ایک پیغیر (یہ حکم دے کر) بھیج چکے ہیں کہ اللہ کی عبادت کرد اور طاغوت سے بچے رہو۔

البتہ وہ لوگ جن کی اللہ کے سوا عبادت کی جاتی ہے اور وہ اس سے قطعاً راضی نہیں' مثلاً انبیاء ' صالحین اور فرشتے' تو یہ طاغوت نہیں ہیں' بلکہ الیی صورت میں طاغوت در حقیقت شیطان ہے جس نے ان کی عبادت کو لوگوں کے لئے مزین کیا اور اس کی دعوت دی' ہماری دعا ہے کہ اللہ ہمیں اور تمام مسلمانوں کو ہربلاسے محفوظ

رکھے (آمین)-

رہے وہ اعمال جو کلمہ کا اللہ الااللہ کے کلی طور پر منافی ہیں' اور وہ اعمال جو کلی طور پر منافی ہیں' اور وہ اعمال جو کلی طور پر منیں بلکہ کمال توحید کے منافی ہیں' تو ان کے درمیان فرق ہے ہے۔ ہروہ عمل' یا وقت جو انسان کو شرک اکبر میں مبتلا کر دے وہ کلی طور پر کلمہ کے منافی ہے' جیسے مردوں' فرشتوں' بتوں' درختوں' پھروں اور ستاروں وغیرہ کو پکارنا' ان کے لئے قربانی کرنا' نذر ماننا اور انہیں سجدہ کرنا وغیرہ' یہ سارے کام کلی طور پر توحید کی ضد اور اس کے منافی ہیں' اور ان سے کلمہ کا اللہ الماللہ کا قرار باطل ہو جاتا ہے۔

اور اسی قبیل سے ہیے بھی ہے کہ اللہ نے جن چیزوں کو حرام قرار دیا ہے اور دین میں ان کی حرمت بالکل واضح اور مسلم ہے انہیں حلال سمجھنا' جیسے زناکاری' شراب نوشی' والدین کی نافرہانی' اور سودخوری وغیرہ' نیزاللہ نے جو اقوال و افعال واجب قرار دیئے ہیں' اور دین میں ان کی فرضیت بالکل واضح اور مسلم ہے ان کا انکار' جیسے بخ وقتہ نماز' ذکو ہ ' رمضان کے روزے' والدین کے ساتھ حسن سلوک' اور شہاد تین کے اقرار کی فرضیت کا انکار۔

رہے وہ اقوال و اعمال اور عقائد جو ایمان اور توحید میں کمزوری کا سبب' اور اس
کے واجبی کمال کے منافی ہیں' تو یہ بہت ہے ہیں' انہیں میں ہے ایک شرک اصغر ہے
جیسے ریاکاری' غیراللّٰہ کی قسم کھانا' اور یہ کہنا کہ جو اللّٰہ چاہے اور فلال چاہے' یا یہ اللّٰہ
کی طرف ہے اور فلال کی طرف ہے ہے' وغیرہ- اور کی تھم تمام معصیت اور
گناہوں کا بھی ہے' یہ بھی توحید اور ایمان میں کمزوری کا سبب اور اس کے واجبی کمال
کے منافی ہیں' لہذا ان تمام اقوال و افعال اور عقائد ہے دور رہنا واجب ہے جو کلی
طور پر توحید اور ایمان کے منافی ہیں یا ان کے ثواب میں کمی کا باعث ہیں۔

اہل سنت و جماعت کے نزویک ایمان قول و عمل کا مجموعہ ہے 'جو اطاعت سے بردھتا اور معصیت سے گفتتا ہے ' اور اس کی دلیلیں بے شار ہیں 'جنہیں اہل علم نے عقیدہ و تفییر اور حدیث کی کتابوں میں وضاحت سے ذکر کیا ہے 'جو ان کتابوں کی طرف رجوع کرے گاوہ ان ساری دلیلوں سے ضرور واقف ہوگا' اننی دلیلوں میں سے اللہ تعالیٰ کا بیہ فرمان بھی ہے :

﴿ وَإِذَا مَا أَنْزِلَتَ سُورَةٌ فَمِنْهُم مَن يَقُولُ أَيَّكُمْ ذَادَتُهُ هَلَاهِ إِيمَنَا فَأَمَّا اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ إِيمَاناً فَأَمَّا اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ الله

(سورة التوبه: ۱۲۴۳)

اور جب کوئی سورت اترتی ہے تو ان میں سے بعض یہ کہتے ہیں کہ تم میں سے کس کے ایمان کو اس سورت نے برمھادیا ' تو جو لوگ ایمان والے ہیں انمی کے ایمان کو اس سورت نے برمھایا اور وہی خوشی مناتے ہیں۔

اور فرمایا :

﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا ثُلِيَتَ عَلَيْهِمَ ءَايَنْكُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانَا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ﴾

(سورة الانفال: ٢)

مومن تو وہی لوگ ہیں کہ جب اللہ کا نام لیا جاتا ہے تو ان کے دل وہل جاتے ہیں' اور جب ان کے سامنے اس کی آئیتیں تلاوت کی جاتی ہیں تو ہے ان کے ایمان کو بڑھادیتی ہیں' اور وہ اپنے رب ہی پر بھروسہ کرتے ہیں۔ اور فرمانا : ﴿ وَيَزِيدُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَرَيهِ اللّهِ عَرَيهِ اللّهِ عَرِيم : ٢٦) اور جولوگ ہدایت سے نواز تا ہے۔ اس مفہوم کی اور بھی بہت سی آیتیں موجود ہیں۔

سوال ۴ :

موجودہ دور میں اللہ کے وجود اور اس کی ربوبیت کو ثابت کرنے کے لئے مقالات 'آلیفات اور محاضرات کا کثرت سے اہتمام کیا جاتا ہے' گر توحید الوہیت جو اس کالازم اور نقاضا ہے اس کے اثبات کے لئے اس سے استدلال نمیں کیا جاتا 'جس کے متیجہ میں لوگوں کے درمیان توحید الوہیت سے ناوا قفیت 'اور اس سلسلہ میں سستی و کابلی پائی جاتی ہے 'اس لئے بہتر ہوگا کہ آپ توحید الوہیت کی اہمیت پر اس پہلوسے روشنی ڈال دیں کہ یمی مدار نجات اور سارے رسولوں کی دعوت کا نقطہ آغاز ہے 'نیزیمی وہ بنیاد ہے جس پر دین کے دوسرے امور قائم ہیں ؟

#### جواب :

اس میں کوئی شک نہیں کہ اللہ تعالیٰ نے بندوں پر اپنے حق کو واضح کرنے اور انہیں غیر اللہ کو چھوڑ کر خالص اللہ کی عبادت کی طرف بلانے ہی کے لئے دنیا میں رسولوں کو بھیجا اور آسان سے کتابیں آثاریں'کیونکہ اس روئے زمین پر کھنے والوں میں اکثر لوگوں نے اس بات کو تو جانا کہ اللہ ہی ان کا مالک و خالق اور رازق ہے'گر جمالت و نادانی اور آباء و اجداد کی تقلید میں اپنی ساری یا بعض عبادتوں کو غیر اللہ کے جمالت و نادانی اور آباء و اجداد کی تقلید میں اپنی ساری یا بعض عبادتوں کو غیر اللہ کے

لئے انجام دے کروہ شرک کے مرتکب ہوئے 'جیساکہ نوح علیہ السلام کی قوم اور ان کے بعد کی قوموں 'نیز اس امت کے پہلے لوگوں کے ساتھ پیش آیا 'چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جب انہیں اللہ کی توحید کی دعوت دی تو انہوں نے آپ کی دعوت کو نالیند کیااور اس کا انکار کرتے ہوئے کہا :

﴿ أَجَعَلَ ٱلْآلِهَ اَ إِلَهَا وَسِداً ۚ إِنَّ هَذَا لَهُنَّ ءُ عُابُ ﴾ (سورة ص: ۵) کیااس نے سارے معبودوں کو ایک معبود بنا دیا' یہ تو بڑی انو کھی بات ہے۔ ایک دو سرے مقام پر اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَآ إِلَهَ إِلَّا ٱللَّهُ يَسْتَكَمْرُونَ ﴿ وَيَقُولُونَ أَبِنَا لَتَارِكُواْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّ

(سورة الصافات: ٣٦)

ان لوگوں سے جب کہا جاتا ہے کہ لا اللہ الا اللہ کمو تواکڑ بیٹھتے تھے 'اور کہتے تھے کہ کیا ایک باؤلے شاعر کے کہنے سے ہم اپنے دیو ٹاؤں کو چھوڑ دیں گے۔ اور فرمایا :

﴿ إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَآءَ نَاعَلَ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ ءَاثَنِهِم مُّفْتَدُونَ ﴾

(سورة الزخرف: ٢٣)

ہم نے اپنے باپ دادا کو ایک دین پر پایا ہے اور ہم تو انہیں کے قدم بقدم چلنے والے ہیں۔

اس مفهوم کی اور بھی سی آیتیں موجود ہیں-

لندا علمائے اسلام اور داعیان حق پر واجب ہے کہ وہ لوگوں کو توحید الوہیت کی حقیقت بتائیں 'نیز توحید الوہیت کے درمیان اور توحید ربوہیت اور توحید اساء و صفات

کے درمیان فرق واضح کریں'کیونکہ غیر مسلموں سے قطع نظر خود بہت سے مسلمان اس سے ناواقف ہیں۔

چنانچہ کفار قریش' دیگر عرب اور اکثر قوم کے لوگ یہ جانتے تھے کہ اللہ ہی ان کا خالق اور رازق ہے' اس لئے اللہ نے ان پر اس بات سے جمت قائم کی ہے' کیونکہ اللہ عز و جل بندوں کی عبادت کا مستحق اسی لئے ہے کہ وہ ان کا خالق' رازق اور یورے طور پر ان پر قادر ہے' اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ وَلَمِن سَأَلْنَهُمْ مَّنَ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَ آللَهُ ﴾ (سورة الزخرف: ٨٥) اور الرخرف: ٨٥) اور الرقب ان ي پيدا كيا ، توبه ضرور يمي كس كدالله في الله في الله في الله الله في الله في الله الله في الله في

اور فرمایا :

﴿ وَلَيِن سَأَلَتَهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَأَلْأَرْضَ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ السَّمَةُ ﴿ (سورة العَلَبوت : ١١)

اور اگر آپ ان سے بوچھیں کہ آسان اور زمین کس نے پیدا کئے 'اور سورج اور چاند کو کس نے کام میں لگایا تو ضرور یمی کمیں گے کہ اللہ نے۔

اور الله نے اپنے نی صلی الله علیہ وسلم کو بیہ حکم دیتے ہوئے فرمایا کہ آپ ان سے بوچھیں انہیں روزی کون دیتا ہے :

﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُمُ مِنَ السَّمَاءَ وَالْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَـُرُ وَمَن يُخْرَجُ الْمَنَّ مِنَ السَّمَّةِ وَكُن يَعْرَجُ الْمَنَّ مِنَ الْمَنْ وَمُن يُدَيِّرُ الْأَمْنُ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَلَا أَفَلَا نَفْقُونَ ﴾ (مورة يونس: ٣١)

(اے پیغیبر) آپ ان سے بوچیس تو سمی کہ تم کو آسان اور زمین سے کون
روزی دیتا ہے' یا تمہارے کانوں اور آنکھوں کا کون مالک ہے' اور مردہ سے
زندہ' اور زندہ سے مردہ کون نکالتا ہے' اور دنیا کے کاموں کو کون چلا ہاہے' تو بہ
ضرور کہیں گے کہ اللہ' پھر آپ کہیں کہ تب تم اللہ سے کیوں نہیں ڈرتے۔
اس مفہوم کی اور بھی بہت سی آیتیں موجود ہیں' جن میں اللہ تعالیٰ نے کافروں
کے توحید الوہیت کے انکار' نیز بتوں اور اللہ کے سوا پوجی جانے والی ہر چیز کی عبادت
کے بطلان پر خود ان کے توحید ربوبیت کے اسی اقرار کے ذریعہ ان پر ججت قائم کی

اسی طرح الله تعالی نے بندوں کو یہ بھی علم دیا ہے کہ دہ اس کے اساء اور صفات پر ایمان لا ئیں 'اور مخلوق کی مشابہت سے اسے پاک رکھیں ' چنانچہ فرمایا : ﴿ وَبِلَيْهِ أَلاَ شَمَامُ اَلْحُسْنَىٰ فَأَدْعُوهُ بِهَا ﴾ ﴿ وَبِلَةِ أَلاَ شَمَامُ اَلْحُسْنَىٰ فَأَدْعُوهُ بِهَا ﴾ (سورة الاعراف : ۱۸۰) اور الله کے اجھے اجھے نام ہیں ' تو اسے انہی ناموں سے پکارو۔ اور فرمایا :

(سورۃ الحشر: ۲۲ تا ۲۲۳) اللہ وہ ہے جس کے سواکوئی سچا معبود نہیں 'وہ چھپی اور کھلی سب باتیں جانئے والا ہے' وہ بہت رحم والا' مهران ہے' الله وہ ہے جس کے سواکوئی سچا معبود نہیں' وہ سارے جہان کا بادشاہ' ہر عیب سے پاک' سلامتی والا' بندوں کو امن دینے والا' ہر چیز کی مگہبانی کرنے والا' زیردست' برے دباؤ والا' اور برائی والا ہے' الله ان مشرکوں کے شرک سے پاک ہے' وہ الله ہر چیز کا بنانے والا' پیدا کرنے والا اور نقشہ کھینچنے والا ہے' اس کے انتھے انتھے نام ہیں' آسان اور زمین میں جتنی چیزیں ہیں سب اس کی پاکی بیان کر رہی ہیں' اور وہ زبردست اور عمت والا ہے۔

اور فرمایا:

﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ﴿ اللَّهُ الصَّحَدُ ﴿ لَمْ كِلِدُ وَلَمْ يُولَدُ ﴾ وَلَمْ يُولَدُ ﴿ وَلَمْ يُولَدُ ﴾ وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُواً أَحَدُهُ ﴾ ولَمْ يَكُن لَهُ كُفُواً أَحَدُهُ ﴾

(اے پیغیمر) کمہ دیجئے وہ اللہ ایک ہے' اللہ بے نیاز ہے' نہ اس نے کسی کو جنا اور نہ اسے کسی نے جناہے' اور نہ ہی اس کا کوئی ہمسرہے۔

اور فرمایا:

﴿ فَكَلَا تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ (سورة البقره: ٢٢) تو حان يو حمد كركسي كو الله كي برابر مت بناؤ-

اور فرمایا :

﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنْ مَنْ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (سورة الثوريُ : ۱۱) اس كى طرح كوئى چيز نهيں 'اور وہ سننے والا ' ديكھنے والا ہے -اس معنى كى اور بھى بهت ى آيتيں وارد ہيں - علائے کرام نے یہ بات وضاحت کے ساتھ بیان کی ہے کہ توحید ربوبیت' توحید الوہیت یعنی صرف اللہ کی عبادت کرنے کو مسلزم ہے' نیزیہ اس کالازمہ اور نقاضا ہے' یمی وجہ ہے کہ اللہ تعالی نے کافروں پر اسی بات سے جمت قائم کی ہے' اس طرح توحید اساء و صفات کا بھی یمی نقاضا ہے کہ ساری عبادتیں اللہ کے ساتھ خاص کر دی جائیں' کیونکہ وہی اپنی ذات اور اساء و صفات میں باکمال' اور بندوں کا منعم ہے' للذا وہی اس بات کا سزاوار ہے کہ لوگ اس کی عبادت کریں' اس کے اوامر بجالا ئیں' اور نوابی سے اجتناب کریں۔

رہی بات توحید عبادت (توحید الوہیت) کی تواگر کوئی شخص اسے علم و عمل دونوں لحاظ سے اپناکر اس پر کاربند ہو جائے تو یہ توحید کی باتی دونوں قسموں کو بھی شامل ہے، جیسا کہ علماء کرام نے اس بات کو عقیدہ اور تغییر کی کتابوں میں تفصیل کے ساتھ بیان کیا ہے، مثلاً تغییر طبری، تغییر ابن کثیر، تغییر بغوی، عبداللہ بن امام احمد کی کتاب السنہ، امام ابن خزیمہ کی کتاب التوحید، اور علامہ عثمان بن سعید دارمی کی وہ کتاب جے انہوں نے بشر مربی کے ردمیں لکھی ہے، نیز دیگر علماء سلف کی کتابیں۔

اس موضوع پر جن لوگول نے بہترین کام کیا ہے ان میں شخ الاسلام ابن تیمیہ رحمہ اللہ اور ای طرح بارہویں صدی جبی اللہ اور ان کے شاگر د علامہ ابن قیم رحمہ اللہ بین اور ای طرح بارہویں صدی جبی اور اس کے بعد کے دور میں ائمہ دعوت و توحید مثلاً امام محد بن عبدالوہاب رحمہ اللہ 'ان کے آل و احفاد اور تلافہ نیزان کے منج پر چلنے والے دیگر علماء سنت ہیں۔ اس موضوع پر لکھی گئی بہترین کتابوں میں "فتح المجید" اور اس کی اصل " تیسیر العزیز الحمید" ہے ' پہلی کتاب شیخ عبدالرحمٰن بن حسن رحمہ اللہ کی اور دو سری شیخ العزیز الحمید " ہے ' پہلی کتاب شیخ عبدالرحمٰن بن حسن رحمہ اللہ کی اور دو سری شیخ سلیمان بن عبداللہ کی الیف ہے۔

نیزاس موضوع پر بهترین مجموعه کتاب "الدررالسنیه" کے پہلے اجزاء ہیں ان میں علامہ شخ عبدالرحمٰن بن قاسم رحمه اللہ نے آل شخ کے ائمہ دعوت اور بارہویں صدی ہجری اور اس کے بعد کے دیگر علماء کے عقیدہ اور احکام سے متعلق فناوے جمع کئے ہیں 'میری نصیحت ہے کہ ان کتابوں کے اور ان کے علاوہ علماء سنت کی دیگر کتابوں کے مطالعہ کا اہتمام کیا جائے 'کیونکہ ان میں بڑے فوا کہ ہیں۔

اننی مفید کتابوں میں سے «مجموعۃ الرسائل الاولی" ہے جو آل شخ کے ائمہ ، عوت اور دیگر علماء کے رسالوں کا مجموعہ ہے' اور شخ عبدالرحمٰن بن حسن' شخ عبداللطیف بن عبدالرحمٰن' شخ عبداللہ اباطین' شخ سلیمان بن محمان' اور دیگر ائمہ توحید کی وہ مولفات ہیں جو اہل باطل کی تردید میں لکھی گئی ہیں' یہ کتابیں بڑی مفید ہیں کیونکہ یہ علمی فوائد کے ساتھ اہل باطل کے بہت سارے شکوک و شبهات کے تردید و ازالہ پر مشتمل ہیں' اللہ ان علماء و ائمہ کو اپنی وسیع رحمت سے نوازے' انہیں جنت میں جگہ دے' اور ہمیں ان کی تجی اتباع کرنے کی توفیق دے۔

ای طرح ''مجلّه البحوث الاسلامیہ'' جو ریاست عامہ برائے علمی تحقیقات وافتاء و دعوت و ارشاد سے صادر ہو تا ہے' اس کے شارے بھی قابل مطالعہ ہیں' جو عقیدہ و احکام سے متعلق گرانقدر علمی تحقیقات اور بے شار فوائد پر مشتمل ہوتے ہیں۔

آیسے ہی میرے فناوے اور مقالات کے ابتدائی اجزاء جو عقیدہ سے متعلق ہیں سے بھی بہت مفید ہیں 'الحمد لللہ سے سب کتابیں مطبوع اور طلبہ علم کے درمیان متداول میں' اللہ ان کی افادیت کو عام کرے۔

# سوال ۵:

بعض لوگ علاء اور صالحین اور ان کے آثار سے تبرک چاہنے کو جائز سمجھتے

میں 'اور ان کی دلیل بہ ہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنهم نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے تبرک حاصل کیا ہے ' تو اس کا کیا حکم ہے؟ کیا ایسا کرنا غیر نبی کو نبی صلی اللہ علیہ وسلم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ تثبیہ دینا نہیں ہے؟ اور کیا نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے آپ کی وفات کے بعد تبرک حاصل کیا جا سکتا ہے؟ نیز نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی برکت کا وسیلہ لینا کیسا ہے؟

# جواب :

نی صلی اللہ علیہ وسلم کے علاوہ کسی اور کی ذات ہے' یا اس کے وضو کے بیچے ہوئے پانی ہے ' یا اس کے بدن کے کسی بھی ہوئے پانی ہے ' یا اس کے بال ہے' یا اس کے بینے ہے' یا اس کے بدن کے کسی بھی حصہ ہے تبرک چاہنا جائز نہیں' یہ ساری چزیں آپ کے لئے خاص تھیں' کیونکہ اللہ نے آپ کے جسم میں اور جس چیز پر آپ کا دست مبارک لگ جاتا تھا اس میں خیرو برکت دے رکھی تھی۔

یں وجہ ہے کہ صحابہ کرام نے آپ کی زندگی میں اور آپ کی وفات کے بعد بھی ایسا کسی صحابی سے تبرک نہیں چاہا' اور نہ ہی خلفائے راشدین و غیرہم کے ساتھ بھی ایسا ہوا'جو اس بات کی دلیل ہے کہ انہیں پہ تھا کہ یہ چیز بی صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ خاص ہے' کسی اور کے لئے جائز نہیں' اور اس لئے بھی جائز نہیں کہ یہ غیراللہ کی عبادت اور شرک کا ذریعہ ہے' اسی طرح نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے جاہ و مرتبہ' یا آپ کی ذات' یا صفت' یا برکت کے وسیلہ سے دعا کرنا بھی جائز نہیں' کیونکہ اس چیز کی شریعت میں کوئی دلیل نہیں' نیزیہ آپ کے حق میں غلو اور شرک کا ذریعہ ہے' اور اس لئے بھی کہ صحابہ' کرام نے ایسا نہیں کیا' اگر اس میں کوئی بھلائی ہوتی تو ہم سے اس لئے بھی کہ صحابہ کرام نے ایسا نہیں کیا' اگر اس میں کوئی بھلائی ہوتی تو ہم سے

پہلے انہوں نے اسے کیا ہو تا' اور یہ اس لئے بھی جائز نہیں کہ یہ شرعی دلیلوں کے خلاف ہے' جیساکہ اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے :

﴿ وَيَلَّهِ ٱلْأَسَّمَاكُ ٱلْحُسَّنَى فَأَدْعُوهُ بِهَمَّ ﴾ (سورة الاعراف: ١٨٠)

اور الله کے اچھے اچھے نام ہیں' تو اس کو انہی ناموں سے بچارو۔

اللہ نے کسی کے جاہ' یا حق' یا برکت کے وسیلہ سے دعاکرنے کا حکم نہیں ویا ہے۔ اس طرح الله كى صفات مثلًا اس كى عزت وحمت اور كلام وغيره سے وسلم لينے کا حکم بھی وہی ہے جو اس کے اساء کا ہے' جیسا کہ متعدد صحیح حدیثوں میں اللہ کے کلمات نامہ کے ذریعہ اور اللہ کی عزت وقدرت کے ذریعہ بناہ مانگنے کاذکر موجود ہے۔ اور میں تھم اللہ کی محبت' اس کے رسول کی محبت' اللہ اور اس کے رسول پر ایمان'اور نیک اعمال سے وسلیہ لینے کابھی ہے'جیسا کہ غار والوں کے قصہ میں موجود ہے 'جس کا خلاصہ یہ ہے کہ بارش کی وجہ سے تین آدمیوں نے رات گذارنے کے لئے ایک غارمیں پناہ لی' جب وہ غارمیں داخل ہوگئے تو بہاڑ سے ایک چٹان کھسک کر آئی'جس سے غار کامنھ بند ہوگیااور وہ اسے ہثانہ سکے' چنانچہ انہوں نے باہم یہ طے کیا کہ اس معیبت سے چھ کارایانے کی صرف یمی صورت ہے کہ ہم میں سے ہرایک اپنے اپنے نیک عمل کے وسلہ سے اللہ سے دعاکرے 'چنانچہ ایک نے اپنے والدین کے ساتھ حسن سلوک کاوسلیہ لیا' تو چٹان کچھ ہٹ گئی لیکن ابھی اس سے نکلنا ناممکن تھا' پھر دو سرے نے زنایر قادر ہونے کے باوجود اپنی پاکدامنی کا وسلیہ لیا' تو چٹان کچھ اور ہٹ گئی مگر ابھی وہ نکل نہیں سکتے تھے' پھر تیسرے نے اپنی امانت کی ادائیگی کا وسیلیہ لیا تو چٹان مکمل ہٹ گئی اور وہ غار سے صحیح و سالم باہر نکل آئے۔

یہ حدیث صحیحین میں نبی صلی الله علیہ وسلم سے ثابت ہے' آپ صلی الله علیہ

وسلم نے ہماری عبرت اور نصیحت کی خاطرا گلے لوگوں کے واقعات کے ضمن میں اس کا تذکرہ کیا ہے۔

اس جواب میں جو پچھ میں نے ذکر کیا ہے متعدد علماء مثلاً شخخ الاسلام ابن تیمیہ اور ان کے شاگرد علامہ ابن قیم 'نیز شخ عبدالرحمٰن بن حسن وغیرہم رحمہم اللہ۔ نے اپنی اپنی کتابوں میں اسی بات کی صراحت کی ہے۔

رہی وہ حدیث جس میں یہ ذکرہے کہ ایک نامینا شخص نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی میں آپ کا وسلہ لیا' پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اللہ ہے اس کے لئے سفارش اور دعاکی اور اللہ نے اس کی بینائی واپس کردی' تو یہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی جاہ اور حق کا وسلہ ہے' جیسا کہ حدیث جاہ اور حق کا وسلہ ہنیں' بلکہ آپ کی دعا اور سفارش کا وسلہ ہے' جیسا کہ حدیث سے واضح ہے' اور اسی طرح قیامت کے دن لوگ حساب و کتاب شروع ہونے کے لئے' اور جنتی اپ جنت میں داخل ہونے کے لئے آپ کی شفاعت کا وسلہ اختیار کریں گے' یہ سب آپ کی زندگی میں آپ کا وسلہ اختیار کرنے کی صور تیں ہیں' خواہ دنیا کی زندگی ہویا آخرت کی' نیزیہ آپ کی دعا اور شفاعت کا وسلہ ہے' نہ کہ آپ کی دنیا کی زندگی ہویا آخرت کی' نیزیہ آپ کی دعا اور شفاعت کا وسلہ ہے' نہ کہ آپ کی دنیا کی زندگی ہویا آخرت کی' نیزیہ آپ کی دعا اور شفاعت کا وسلہ ہے' نہ کہ آپ کی دنیا کی زندگی ہویا آخرت کی' نیزیہ آپ کی دعا اور شفاعت کا وسلہ ہے' نہ کہ آپ کی دنیا کی زندگی ہویا آخرت کی' نیزیہ آپ کی دعا اور شفاعت کا وسلہ ہے' نہ کہ آپ کی دیا تو کی کانام ابھی نہ کور ہوا ہے۔

# سوال ۲:

بہت سے عوام عقیدہ توحید سے متعلق برسی برسی غلطیاں کر بیٹھتے ہیں ' تو ایسے لوگوں کا کیا تھم ہے؟ اور کیا وہ اپنی جہالت کی وجہ سے معذور تصور کئے جائیں گے؟ نیز ان سے شادی بیاہ کرنے اور ان کا ذبیحہ کھانے کا کیا تھم ہے؟

اور کیا مکہ مکرمہ میں ان کا داخل ہونا درست ہے؟

جواب :

جس شخص کے بارے میں معلوم ہو کہ وہ مردوں کو پکار تا' ان سے فریاد کرتا' ان کے لئے نذر مانتا' اور اس طرح کی دیگر عباد تیں ان کے لئے کرتا ہے تو وہ مشرک اور کافر ہے' نہ تو اس سے شادی میاہ کرنا درست ہے' اور نہ اس کامسجد حرام میں داخل ہونا جائز ہے' اور نہ ہی اس کے ساتھ مسلمانوں جیساکوئی سلوک کیا جائے گا' بھلے وہ ان باتوں سے اپنی لاعلمی کا دعویٰ کرے' میسال تک کہ وہ اللہ سے توبہ کرلے' اللہ تعالیٰ کارشاد ہے :

﴿ وَلَا لَنكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَ ۚ وَلَأَمَةُ مُؤْمِنَ ۚ خَيْرٌ مِن مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتُكُمُ ۗ وَلَا تُنكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُواْ وَلَمَبْدُ مُؤْمِنُ خَيْرٌ مِن مُشْرِكِ وَلَوْ أَعْجَبَكُمُ ۗ ﴾

(سورة البقره: ۲۲۱)

اور مشرک عورتوں سے نکاح نہ کرو جب تک وہ ایمان نہ لائیں 'اور شرک کرنے والی عورت گو تم کو بھلی گئے اس سے مسلمان باندی بہتر ہے' اور مشرک مرد جب تک ایمان نہ لائیں مسلمان عورتوں سے ان کا نکاح نہ کرو' اور مشرک مرد گوتم کو بھلا گئے اس سے مسلمان غلام بہتر ہے۔ اور فرمایا :

﴿ يَتَأَيُّمُا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا إِذَا جَآهَكُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَتٍ فَٱمَّتَحِنُوهُنَّ ٱللَّهُ أَعْلَمُ

بِالِمِنْسِنِّ فَإِنَّ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَتِ فَلا تَرْجِعُوهُنَ إِلَى ٱلْكُفَّارِ لا هُنَّ حِلُّ لَمَّمْ وَلا هُمْ يَحِلُونَ لَمُنَّ وَمَا تُوْهُم مَّا أَنفَقُوا وَلا جُنَاح عَلَيَكُمْ أَن تَنكِحُوهُنَّ إِذَا مَالَيْشُوهُنَ أَجُورِهُنَ تُعْسِكُوا بِعِصِمِ ٱلْكُوافِرِ وَسَعُلُوا مَا أَنفَقُمُ وَلِيَسْئُلُوا مَا أَنفَقُوا ذَلِكُمْ حَكُمُ ٱللَّهِ يَعَكُمُ بَيْنَكُمْ وَآلِلهُ عَلِيمُ حَكِيمُ

(سورة الممتحنه: ۱۰)

مومنو! جب تمهارے پاس مسلمان عورتیں ججرت کرکے آئیں تو ان کا امتحان لے لیا کرو' اللہ ان کے ایمان کے متعلق خوب جانتا ہے' پھراگر تم جان لوکہ وہ مومن ہیں تو ان کو کافروں کی طرف مت لوٹاؤ' نہ یہ ان کے لئے حلال ہیں' اور کافروں نے ان عورتوں پر جو خرچ کیا ہے وہ ان کو دے دو' اور اگر تم ایس عورتوں کے میرادا کر دو تو ان سے فکاح کر لینے میں تم پر کوئی گناہ نہیں' اور کافروں سے مانگ کو بر قرار مت رکھو' اور تم نے جو ان پر خرچ کیا ہے وہ کافروں سے مانگ لو' اور انہوں نے جو خرچ کیا ہے وہ تم کیا ہے دہ خرچ کیا ہے وہ کافروں سے مانگ لو' اور انہوں نے جو خرچ کیا ہے وہ تم مارے درمیان فیصلہ کرتا ہے' اور اللہ جانے والا' عکمت والا ہے۔

### اور فرمایا :

﴿ يَتَأَيُّهُمَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ جَسُ فَلَا يَفْرَبُواْ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَكُذَا ﴾ (مورة التوبه: ٢٨) المحرَامَ بَعْد يه متجد حرام ك المحديد متجد حرام ك نزديك نه آنے يائيں۔

جو لوگ ندکورہ بالا امور سے اپنی جمالت و لاعلمی کا دعویٰ کریں تو ان کی جمالت کا کوئی اعتبار نہیں ہوگا، بلکہ واجب ہے کہ ان کے ساتھ کافروں جیسا بر آؤ کیا جائے یہاں تک کہ وہ اللہ سے توبہ کرلیں، کیونکہ ایسے لوگوں کے بارے میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے :

﴿ وَإِذَا فَمَلُواْ فَحِشَةَ قَالُواْ وَجَدْنَا عَلَيْهَا ءَابَاءَنَا وَاللَّهُ أَمَرَنَا بِهَا قُلْ إِنَ اللَّهَ لَا يَأْمُمُ وَإِلَهُ أَمَرَنَا بِهَا قُلْ إِنَ اللَّهَ لَا يَأْمُمُ وَالْفَحَشَآةِ أَنَقُولُونَ عَلَى اللّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ قُلْ أَمْ رَبِي وَالْقِسْطِ وَأَقِيمُونَ فَهُ عُلِصِينَ لَهُ اللّيِنَ كَمَا وَأَقِيمُوا وُجُوهَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَآدَعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ اللّيِنَ كَمَا بَدَا كُمْ تَعُودُونَ أَنَ فَوْيِقًا هَدَىٰ وَفَرِيقًا حَقَّ عَلَيْهُمُ الطَّلَالَةُ إِنَّهُمُ التَّخَدُوا اللّهِ وَيَعْسَبُونَ أَنَّهُم مُنْهَ مَنْ وَلِيكًا مَنْ اللّهَ مِنْ وَلِيكًا مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ

(سورة الاعراف: ۲۸ تا۳۰)

اور جب یہ لوگ کوئی براکام کرتے ہیں تو کتے ہیں ہم نے اپنے باپ دادا کو ایسا ہی کرتے پایا' اور اللہ نے ہمیں یمی تھم دیا ہے' تو اے پیغیبر! کمہ دیجے کہ اللہ تعالیٰ برے کام کا تھم نہیں دیتا' کیا تم اللہ کے متعلق ایسی بات کہتے ہو جس کا تنہیں علم نہیں' اے پیغیبر! کہہ دیجے میرے مالک نے تو انصاف کا تھم دیا ہے اور یہ کہ جمال نماز پڑھو اپنے منہ سیدھے کر لو اور ای کے تابعدار ہوکر اس کو پکارو' جس طرح اس نے تم کو پہلے پیدا کیا ویسے ہی پھر دوبارہ تم پیدا ہوگر ہوگے' اس نے ایک گروہ کو راہ پر لگایا' اور ایک گروہ کی تقدیر میں گراہی مقدر ہوگئ' بیشک انہوں نے اللہ کو چھوڑ کرشیطانوں کو اپنا دوست بنایا' اور یہ سیجھنے رہے کہ وہ راہ پر ہیں۔

# نیزنصاری اور ان جیسے لوگوں کے بارے میں فرمایا:

﴿ قُلْ هَلْ نَلِيَتُكُمْ بِٱلْأَخْسَرِينَ أَعْمَالًا ٱلَّذِينَ صَلَّ سَعَيْهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَتَهُمْ يُحْسَبُونَ أَتَّهُمْ يُحْسِبُونَ أَتَّهُمْ يُحْسِبُونَ أَتَّهُمْ يَحْسِبُونَ صَنْعًا﴾

(سورة ا ككهف : سامايهما)

اے پیغیر! کمہ دیجے کیا میں شہیں ان لوگوں کو بتلاؤں جو عمل کے اعتبار سے بیغیر! کمان میں ہیں ان لوگوں کو بتلاؤں جو عمل کے اعتبار سے بہت گھائے میں ہیں اندگی میں اکارت ہوگئی اور وہ سیجھتے رہے کہ وہ اجھے کام کر رہے ہیں۔

اس مفهوم کی اور بھی بہت ساری آیتیں وارد ہیں۔

# سوال کے :

بہت سے اسلامی معاشرے میں دہن کے طاہری شعار مثلاً واڑھی بڑھانے اور لباس کو مختول سے اور رکھنے وغیرہ کا فداق اڑایا جاتا ہے کیا دین کے ساتھ اس طرح کا فداق کرنے سے انسان ملت اسلامیہ سے خارج ہو جاتا ہے؟ اور جو اس طرح کا فداق کرنے سے انسان ملت اسلامیہ سے خارج ہو جاتا ہے؟ اور جو اس برائی میں مبتلا ہے دسے آپ کی کیا تھیجت فرماتے ہیں؟

### جواب :

الله 'اس کے رسول' اس کی آیتوں' اس کی شریعت اور اس کے احکام کانداق اڑانا یقیناً کفرکے اقسام میں ہے ہے 'الله تعالیٰ کاارشاد ہے :

﴿ قُلَ أَيِاللَّهِ وَءَايَنِيهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمْ تَسْتَهْزِءُوكَ لَا تَعْنَذِرُواۚ قَدْ كَفَرْتُمُ بَعْدَ إِيمَانِكُو ﴾ (سورة التوبه: ٢٢٠٢٥)

اے پیغیر! کمہ دیجے کیاتم الله 'اور اس کی آیتوں' اور اس کے رسول کا

مٰه اق اڑاتے ہو' بہانے مت کرو' تم ایمان لاکر پھر کافر ہوگئے۔

اسی حکم میں توحید' یا نماز' یا زکو ق' یا روزہ' یا جج' یا دین کے ویگر متفقد احکام کا مُداق اڑانا بھی داخل ہے۔

رہاس مخص کا نداق اڑاناجو داڑھی کمی رکھتا ہے' یا اپنے ازار کو گخوں سے نیجے افکانے سے پر ہیز کرتا ہے' یہ اس حرح کے دیگر امور جن کا تھم بعض ہوگوں پر سیالوقات واضح نہیں ہو پاٹ تو اس میں تفصیل ہے' مگر ضروری ہے اس سے بج جائے' اور جس کے بارے میں اس شمری کوئی بات معلوم ہو جائے سے تعیمت نا جائے' یہاں تک کدوہ اللہ سے توبہ کرکے شریعت کا بابند ہو جائے' نیز اللہ اور رسوں کا طاعت میں' اور اللہ کے نخیظ و نفضہ اور تیر شعوری ارتماد سے بجتے ہوئے شریعت کی بابندی کرنے والوں کا فداق اڑائے سے باز ہوئے' دعا سے ساللہ جسیں اور شام مسلمانوں کو ہر بلاسے محفوظ رکھ' واللہ دئی التو بھیں۔

سوال ۸:

عقیدہ کے موضوع پر آپ کن کتابوں کے مطالعہ کی نصیحت فرماتے ہیں؟

# جواب :

عقیدہ 'احکام اور اخلاق وغیرہ سیھنے کے نئے سب سے عدہ 'سب سے نظیم اور سب سے نظیم اور سب سے نظیم اور سب سے تک نئی سب سے تک نئی کتاب (قرآن) ہے 'جس میں باطل کاکوئی دخل نہیں 'نہ آگے سے نہ چھھے سے 'جو حکمت والے ' تعریف کے لائق مالک کی طرف سے اتاری گئی ہے 'جس کے متعلق اللہ تعالی کاارشاد ہے :

﴿ إِنَّ هَلَدُا ٱلْفُرْءَانَ بَهْدِی لِلَّتِی هِی أَقَوْمُ وَلِبُشِرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَلَذِينَ يَعْمَلُونَ فَ اِلَّا هَا اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰ

الصَّلِحَتِ أَنَّ لَكُمْ أَجْرًا كَبِيرًا ﴾ (سورة الاسراء: ٩)

بیشک بیہ قرآن وہ راہ بتا آ ہے جو بہت ہی ٹھیک ہے' اور مومنوں کو جو نیک کام کرتے ہیں بیہ خوشخبری دیتا ہے کہ ان کے لئے بڑا اجر ہے۔

اور فرمایا:

اور فرمایا :

﴿ كِنَابُ أَنزَلَنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَنَبَّرُواْ عَائِنِهِ ، وَلِيَتَذَكَّرَ أَوْلُواْ الْأَلْمَ

(سورة ص: ۲۹)

یہ قرآن ایک ایس کتاب ہے جس کو ہم نے آپ پر اتارا' جو بڑی برکت والی ہے' ٹاکہ لوگ اس کی آیتول میں غور کریں' اور عقل والے اس سے نصیحت لیں۔ لیں۔

اور فرمایا:

﴿ وَهَلَا الْكِنْكُ أَنِزَلْنَكُ مُبَارَكُ فَأَتَّبِعُوهُ وَاتَّقُوا لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ﴾

(سورة الانعام: ١٥٥)

اور یہ ایک کتاب ہے جس کو ہم نے اتارا' جو برکت والی ہے' پس اس کی پیروی کرو اور اللہ سے ڈرو' ٹاکہ تم پر رحم کیاجائے۔

اور فرمایا :

﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَ بِنْيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُثْرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ﴾ لِلْمُسْلِمِينَ﴾ (سورة النحل : ٨٩)

اور ہم نے آپ پر یہ کتاب آثاری جس میں ہر چیز کا اچھا بیان ہے' اور یہ مسلمانوں کے لئے ہدایت'رحت اور خوشخبری ہے۔

اس معنی کی اور بھی بہت ساری آئیتیں موجود ہیں-

اور صحیح حدیث میں ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس قرآن کے متعلق عجة الوداع کے موقع پر اپنے خطبہ میں فرمایا :

"بیشک میں تمہارے ورمیان ایک ایس چیز چھوڑ کر جا رہا ہوں کہ اگر اسے تم مضبوطی سے تھامے رہو گے تو ہرگز گمراہ نہیں ہوگئے ' لیعنی اللہ کی کتاب '' (صحیح مسلم بروایت جابر بن عبداللہ رضی اللہ عنما)

اور غدیر خم کے دن حجة الوداع سے مدینہ لوٹنے وقت آپ نے اپنے خطبہ میں فرمایا :

''بیٹک میں تمہارے درمیان دوعظیم چیزیں چھوڑ کر جارہا ہوں' ان میں پہلی چیز تو اللّٰہ کی کتاب ہے جس میں ہدایت اور نور ہے' پس تم اللّٰہ کی کتاب کو اپنا لو اور اسے مضبوطی ہے تھام لو''

اس حدیث میں آپ صلی الله علیه وسلم نے الله کی کتاب پر ابھارا اور اس کی ترغیب دلائی اور اس کے بعد فرمایا:

"اور اہل بیت اہل بیت کے بارے میں میں منہیں اللہ کی یاد دلاتا ہوں اہل بیت کے بارے میں میں تمہیں اللہ کی یاد دلاتا ہوں" (صحیح مسلم بروایت زید بن ارقم رضی اللہ عنہ)

اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

''تم میں بهترین شخص وہ ہے جو قرآن سیکھےاور دو سروں کو سکھائے'' (صیحے بخاری)

اور فرمایا:

"جو شخص علم کی طلب میں کوئی راستہ چلے گا' تو اللہ اسے قیامت کے دن جنت کے راستہ پر چلائے گا' اور جب بھی کچھ لوگ اللہ کے گھروں میں سے کسی گھر (مسجد) میں اکٹھا ہو کر اللہ کی کتاب کی تلاوت اور آپس میں اس کا ندا کرہ کرتے ہیں تو ان پر سکینت نازل ہوتی ہے' اور اللہ کی رحمت انہیں ڈھانپ لیتی ہے' اور فرشتے ان کو گھیر لیتے ہیں' اور اللہ ان کا ذکر اپنے پاس فرشتوں میں کرتا ہے' اور جس شخص کو اس کا عمل چھچے کر دے اسے اس کا نسب اور خاندان آگے نہیں بڑھا سکتا'' (صحیح مسلم بروایت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ)

اس باب میں اور بھی بہت سی حدیثیں وارد ہیں-

قرآن کریم کے بعد مطالعہ کے لئے بہترین کتابیں حدیث کی کتابیں ہیں بیسے صحیحین سنن اربعہ اور حدیث کی دیگر معتمد کتابیں المندا علم کی مجلسوں اور حلقوں کو قرآن کی تلاوت اور اس کی تعلیم و تدریس نیز حدیث شریف کے درس و تدریس سے آباد رکھنا چاہئے 'اور بید کام ایسے علماء کو کرنا چاہئے جن کے علم و درایت اور تصیحت و استقامت پر لوگوں کو اعتماد ہو' اور مناسب و مفید کتابوں میں سے ریاض الصالحین 'ترغیب و ترہیب' الواہل الصیب'عمد ہ الحدیث الشریف' بلوغ المرام' اور مشقی الاخبار وغیرہ بھی ہیں' ان کتابوں کا مطالعہ فائدہ سے خالی خمیں ہے۔

ی الا حبار و بیره می بین ای حاول مع طاعه خانده کے حال میں اس کے الا حدیث ہے جو امام

محمد بن عبدالوہاب رحمہ اللہ کی تالیف ہے' اور اس کی دو شرحیں ''تیسیر العزیز الحمید'' اور ''فتح المجید'' ہیں جو شیخ کے دو یوتے شیخ سلیمان بن عبداللہ بن محمہ' اور شیخ

عبدالرحمٰن بن حسن بن محمد رحمهماالله کی تالیف ہیں۔

انهى عده كتابول مين سے امام محمد بن عبدالوباب كى تاليف مجموعة التوحيد' اور شخ الاسلام ابن تيميه رحمه الله كى تاليفات : كتاب الايمان' القاعدة الجليله فى التوسل والوسيله' العقيدة الواسطيه' التد مريه' اور الحمويه بهى بين' اسى طرح مفيد كتابول مين زادالمعاد فى حدى خير العباد' الصواعق المرسله على الجميته والمعطله' اجتماع الحيوش الاسلاميه' القصيده النونيه' اغالة اللمفان من مصائدالشيطان بهى بين' يه سب علامه ابن قيم رحمه الله كى تايف بين-

اننی میں سے ابن ابی العزکی "شرح العقیدہ الطحاویہ" شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ رحمہ اللہ کی "منهاج السنہ النبویہ" اور "اقتضاء العراط المستقیم" ابن خزیمہ کی "کتاب التوحید" عبداللہ بن امام احمد کی "کتاب السنہ" شاطبی کی "کتاب الاعتصام" اور ان کے علاوہ اہل سنت و جماعت کے عقیدہ کے بیان میں دیگر علماء سلف کی لکھی ہوئی کتابیں بھی ہیں۔

نیز اس سلسله میں جامع ترین کتاب «مجموع فناوی شخ الاسلام ابن تیمیه" اور "الدر رائسنیه فی الفتاوی النجدیه" بین جنمیں علامه شخ عبدالرحمن بن قاسم رحمه الله نے جمع کیا ہے۔

# سوال ۹:

بعض مسلم معاشرے میں لوگ نداق کے طور پر ایسے الفاظ بول جاتے ہیں جن میں کفریا فسق پایا جاتا ہے' اس لئے بہتر ہوگا کہ آپ اس مسلہ پر روشنی والدیں' نیزیہ بیان کر دیں کہ اہل علم اور دعاۃ کا اس سلسلہ میں کیا رویہ ہونا چاہئے؟

جواب :

اس میں کوئی شک نہیں کہ مذاق میں جھوٹ اور کفریہ کلمات کا استعال بہت بڑا گناہ ہے' اور جب یہ لوگوں کے درمیان ان کی مجلسوں میں ہو تو اور ہی خطرناک ہو جاتا ہے' للذا ایسے نداق سے دور رہنا انتمائی ضروری ہے' چنانچہ اللہ تعالیٰ اس بات سے ڈراتے ہوئے ارشاد فرماتا ہے :

﴿ وَلَهِن سَاَلَتَهُمْ لَيَقُولُ إِنَّمَا كُنَا غَوْشُ وَنَلْعَبُ قُلُ أَبِاللَّهِ وَالْيَابِهِ وَ وَرَسُولِهِ كُنتُمْ تَسْتَهَ نِهُونَ ﴿ لَا تَعْلَدُرُواْ فَذَكُونُ مَعْدَ إِيمَنِكُونَ ﴾

(سورة التوبه: ۲۲٬۲۵)

اے پیغیر! اگر آپ ان سے پوچھیں تو وہ یمی کہیں گے کہ ہم تو یوں ہی گپ شپ اور دل لگی کر رہے تھے' تو کہہ دیجئے کہ کیا تم اللہ اور اس کی آیٹوں اور اس کے رسول سے ہنسی ٹھٹھا کرتے ہو'بہانے مت بناؤ' تم ایمان لاکر پھر کافر ہوگئے۔

بہت سے سلف کا کہنا ہے کہ یہ آیت ان لوگوں کے بارے میں اتری ہے جنہوں نے بی صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ سفر میں آپس میں اس قتم کی بات کہی کہ ہم نے اپنے ان قاریوں جیسا پیٹو 'جھوٹا' اور ٹر بھیڑکے وقت بزدل کسی کو نہیں دیکھا' تو اللہ نے ان کے بارے میں ہیر آیت نازل فرمائی۔

نیز صحیح سند سے ثابت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: "بربادی ہو اس شخص کے لئے جو کوئی چیز بیان کرے پھر جھوٹ بولے ٹاکہ وہ اس سے دد سروں کو ہنسائے' بربادی ہو اس کے لئے' پھر بربادی ہو اس کے

لئے" (ابو داؤد ' ترندی ' نسائی بسند صحیح)

پس اہل علم اور تمام مومن مرد اور عورتوں پر واجب ہے کہ وہ خود اس سے بچیں اور دو سروں کو بھی اس سے بیخنے کی ٹاکید کریں' کیونکہ یہ فعل انتہائی خطرناک' بڑا ہی نقصان دہ اور انجام کے لحاظ سے بے حد براہے۔

الله جمیں اور تمام مسلمانوں کو اس برائی سے عافیت میں رکھے 'اور ہم سب کو سیدھے راستہ پر چلنے کی توفیق دے ' پیٹک وہ سننے والا ' قبول کرنے والا ہے۔

سوال ۱۰:

بسااو قات انسان کے دل میں خصوصاً توحید اور ایمان سے متعلق برے خیالات اور وسوسے کھکتے ہیں' تو کیااس پر اس کی گرفت ہوگی؟

فواب :

ستحیحین اور ان کے علاوہ دیگر کتب حدیث میں نبی صلی اللہ علیہ و سلم سے ثابت ہے کہ آپ نے ارشاد فرمایا :

"بے شک اللہ نے میری امت سے ان باتوں کو در گذر کر دیا ہے جو انہوں نے اپنے دل میں سوچا' کیکن نہ اسے کیا اور نہ زبان سے کما''

اور یہ بھی ثابت ہے کہ صحابہ رضی اللہ عنهم نے جب دل میں پیدا ہونے والے ان وسوسوں کے متعلق آپ سے دریافت کیا جن کا ذکر مذکورہ سوال میں اشار ۃ ہوا ہے ' تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں جواب دیتے ہوئے فرمایا کہ ''یمی تو صریح ایمان ہے''

نیز آپ صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا:

''اوگ باہم سوال کرتے رہتے ہیں' یہاں تک کہ یہ سوال بھی آجا آ ہے کہ ان ساری مخلوقات کو اللہ نے پیدا کیا ہے تو آخر اللہ کو کس نے پیدا کیا؟ پس جب کوئی شخص اس متم کی چیز محسوس کرے تو کے : میں اللہ اور اس کے رسول پراکمان لایا''

ایک دو سری روایت میں ہے:

" تو وہ اللہ سے بناہ مائلے اور اس چیز سے باز اُجائے " (صحیح مسلم)

: 11 010

بعض طالب علم اپنے اجتماد سے ایک چیز کی مخالفت کر بیٹھتے ہیں جو دین میں اربی طور پر معلوم ہو اس میں اربی طور پر معلوم ہو اس میں ایک ایک میں خصوصیت کے ایک مائی وہا کیں؟

#### يواب :

جردہ چیز جو دین میں کتاب و سنت کی واضح دلیلوں سے یا اجماع سلف سے معلوم ہو
اس میں اجتباد کی کوئی گنجائش نہیں' بلکہ تمام مسلمانوں کا اس بات پر اجماع ہے کہ
س پر ایمان لانا اور عمل کرنا' نیز اس کے مخالف ہر چیز کو چھوڑ دینا واجب ہے' اور بیہ
ایک ایسا اہم اصول ہے جس میں اہل علم کا کوئی اختلاف نہیں' اجتباد در حقیقت ان
ختا فی مسائل میں ہو تا ہے جن کے دلائل کتاب و سنت سے واضح نہ ہوں' پس جس
کا اجتباد صحیح ہوگیا اسے دہرا اجر ملے گا' اور جس سے چوک ہوگئی اس کے لئے ایک
علامتہاد صحیح ہوگیا مان علماء کے لئے درست ہے جن کے اندر صدق و اخلاص کے

سائھ حق کی جبتجو اور جد و جہد کرنے کی صلاحیت ہو' جیسا کہ صحیحین میں عمرو بن العاص رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا : ''جب کسی حاکم نے اجتماد کرکے کوئی فیصلہ کیا اور وہ صحیح ہوگیا تو اسے دہرا اجر ملے گا'اور اگر غلط ہوگیا تو اس کے لئے ایک اجر ہے''

#### سوال ۱۲ :

جو شخص الله کو یا اس کے رسول کو برا بھلا کے 'یا ان کی توہین و تنقیص کرے' اس کا کیا حکم ہے؟ اور جو شخص الله کی واجب کی ہوئی کسی چیز کا انکار کرے' یا الله کی حرام کی ہوئی کسی چیز کو حلال سمجھ' اس کا کیا حکم ہے؟ تفصیل کے ساتھ جواب سے نوازیں' کیونکہ یہ برائیاں لوگوں میں کثرت سے بائی جارہی ہیں؟

# جواب :

جو شخص الله کو' یا الله کے رسول محمہ صلی الله علیہ وسلم کو' یا آپ کے علاوہ دیگر رسولوں کو' یا دین اسلام کو کسی بھی طرح سے سب و شتم کرے اور برابھلا کیے' یا الله اور اس کے رسول کی توہین اور استہزا کرے' تووہ تمام مسلمانوں کے اجماع کے مطابق کافراور مرتد ہے' بھلے ہی وہ اسلام کا دعویٰ کرے' الله تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ قُلَ أَبِاللَّهِ وَءَايَنِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمْ تَسْتَهْزِءُونَ ﴿ لَا تَعْلَذِرُواْ قَدْ كَفَرْتُمُ بَعْدَ إِيمَنِكُمْ ﴾ بعد إيمنيكُمْ ﴾

(سورة التوبه: ۲۲٬۲۵)

اے پیغیبر! کہہ دیجئے کیاتم اللہ اور اس کی آیتوں اور اس کے رسول کا **نداق** اڑاتے ہو' بہانے مت بناؤ' تم ایمان لاکر پھر کافر ہوگئے۔

امام ابن تیمیه رحمه الله نے اس مسله کی تمام دلیلوں کو اپنی کتاب "الصارم المسلول علی شاتم الرسول" میں بری تفصیل کے ساتھ ذکر کیا ہے، جسے مزید دلیلوں کے جانبے کا شوق ہو وہ اس کتاب کی طرف رجوع کرے، جو بردی مفید نیز وسیع العلم اور جلیل القدر امام کی تالیف ہے۔

است الله علی مل الله محض کا بھی ہے جو الله کی واجب کردہ کسی چیز کا انکار کرے جس کی فرضت بدیمی طور پر معلوم ہو' جیسے نماز' یا زکو ق' یا رمضان کے روزے' یا صاحب استطاعت کے حق میں جج' یا والدین کے ساتھ حسن سلوک کی فرضیت کا انکار' یا الله کی حرام کردہ کسی ایسی چیز کو حلال نصرائے جس کی حرمت بدیمی طور پر اور اجماع سلف کے حرام کردہ کسی ایسی چیز کو حلال نصرائے جس کی حرمت بدیمی طور پر اور اجماع سلف سے معلوم ہو' جیسے شراب نوشی' یا والدین کی نافرمانی' یا ناحق لوگوں کے خون اور مال پر دست درازی' یا سود خوری وغیرہ کو حلال جاننا' تو ایسا کرنے والا کافر اور دین سے خارج ہے' بھلے ہی وہ اسلام کا دعوی کرے' علائے کرام نے تھم مرتد کے باب میں ان مسائل پر اور ان کے علاوہ دیگر نوا قض اسلام پر تفصیلی بحث کی ہے اور ان کے دلائل کو خوب وضاحت کے ساتھ بیان کیا ہے' جے مزید معلومات مطلوب و مقصود ہو و وہ عنبلی' شافعی' مائلی' حفی' اور دیگر نہ ہب کے علاء کی کتابوں میں اس باب کی طرف رجوع کرے' ان شاء الله اسے ان کتابوں میں کانی و شافی بحث ملے گے۔

واضح رہے کہ اس معاملہ میں کوئی اپنی جہالت و لاعلمی کا دعویٰ کر دینے سے معذور نہیں سمجھا جائے گا' کیونکہ بیہ سارے مسائل مسلمانوں کے درمیان معروف ہیں' اور ان کا تھم قرآن و حدیث میں بالکل ظاہرہے' واللہ ولی التوفیق۔

سوال ۱۳۳:

موجودہ دور میں جادو کا استعمال اور جادوگروں کے پاس آنا جانا کثرت سے ہو رہاہے' اس کا کیا تھم ہے؟ اور سحرزدہ شخص کے علاج کا جائز طریقتہ کیاہے؟ جواب:

جادو' ہلاک کر دینے والے کبیرہ گناہوں میں سے ہے' بلکہ بیہ نواقض اسلام میں سے ہے' جیسا کہ اللہ تعالیٰ اپنی مقدس کتاب میں ارشاد فرما تا ہے :

(سورة البقره: ۱۰۲)

اور انہوں نے اس چیز کی بیروی کی جے سلیمان کی بادشاہت میں شیطان پڑھا کرتے تھے ' طالانکہ سلیمان نے کفر نہیں کیا' البتہ یہ شیاطین کافر تھے جو اوگوں کو جادو سکھاتے تھے اور وہ باتیں جو شهربایل میں دو فرشتوں ہاروت اور ماروت پر اتاری گئی تھیں' اور وہ دونوں کسی کو جادو نہیں سکھلاتے تھے جب تک بیہ

نہیں کہ دیتے کہ ہم آزمائش ہیں ' تو تم کفر مت کرو' پھر بھی لوگ ان دونوں سے ایسی باتیں سکھتے تھے جس کے ذریعہ شوہر اور بیوی میں جدائی کرادیں ' طلانکہ اللہ کے حکم کے بغیروہ جادو سے کسی کو نقصان نہیں پہنچا سکتے ' اور الیسی باتیں سکھتے تھے جن میں فائدہ کچھ نہیں ' نقصان ہی نقصان ہے ' طالانکہ انہیں اس کا علم تھا کہ جو کوئی جادو خریدے گا اس کے لئے آخرت میں کوئی حصہ نہیں ' اور بہت ہی بری ہے وہ چیز جس کے بدلہ انہوں نے اپنی جانوں کو پیچا ' کاش کہ یہ لوگ جانے ' اور اگر وہ ایمان لے آتے اور اللہ کا تقوی اختیار کرتے تو اللہ کے پاس سے جو ثواب ملتا وہ ان کے حق میں بہتر تھا' اگر وہ سے حانے۔

نہ کورہ بالا دونوں آیتوں میں اللہ نے بیہ خبر دی ہے کہ شیطان لوگوں کو جادو سکھلاتے تھے' اور بیہ بتایا ہے کہ دونوں مسکھلاتے تھے' اور بیہ بتایا ہے کہ دونوں فرشتے (ہاروت و ماروت) جے بھی جادو سکھلاتے تھے اسے پہلے یہ بتلا دیتے تھے کہ ہم آزمائش ہیں' اور ہم جو سکھلاتے ہیں وہ کفرہے۔

اور الله نے بیہ بھی واضح کر دیا ہے کہ جادو سکیضے والے الیمی چیز سکیھتے ہیں جن میں ان کافائدہ نہیں' نقصان ہی نقصان ہے' اور ان کے لئے اللہ کے پیمال آخرت میں خیر کاکوئی حصہ نہیں۔

اوریہ بھی بیان کیا ہے کہ جادو گر اپنے جادو سے میاں اور بیوی کے درمیان جدائی ڈالتے میں اور وہ اللہ کے "اذن" کے بغیر کسی کو کوئی نقصان نہیں پہنچا سکتے۔

یمال "اذن" ہے مراد اذن شرعی نہیں بلکہ اذن کونی و قدری ہے "کیونکہ کائنات میں جتنی چیزیں واقع ہوتی ہیں وہ سب اللہ کے قدری اذن سے ہوتی ہے 'اور اس کی بادشاہت میں کوئی الیمی چیز ہرگز واقع نہیں ہو سکتی جسے وہ کون و قدر کے لحاظ سے نہ چاہے۔

اور الله تعالیٰ نے بیہ بھی بیان کیا ہے کہ جادو ایمان اور تقویٰ کی ضد ہے۔

ندکورہ بیان سے معلوم ہوا کہ جادو کفراور ضلالت ہے' اور جادو کرنے والا اگر اسلام کا مدعی ہے تو وہ اسلام سے خارج ہے' چنانچہ صحیحین میں ابو ہرریہ رضی اللہ عنہ

سے مروی ہے کہ نبی صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

"سات مهلک گناہوں سے بچو' لوگوں نے کہا وہ کیا ہیں اے اللہ کے رسول صلی الله علیه وسلم! آپ نے فرمایا: الله کے ساتھ شرک وادو الله کی حرام کی ہوئی کسی جان کا ناحق قل 'سود خوری' يتيم کا مال کھانا' اشكر کشي كے دن پیچه کچهیر کر بھاگنا' اور یاکدامن' بھولی بھالی مومن عور توں پر زنا کی تہمت لگانا'' اس صحیح حدیث میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے بیر بیان فرمایا ہے کہ شرک اور جادو سات مملک گناہوں میں سے بین اور شرک ان میں برا ہے کوئلہ یہ تمام گناہوں میں سب سے بڑا ہے' اور جادو بھی انہی میں سے ہے' میں وجہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے شرک کے ساتھ ذکر کیا ہے' کیونکہ جادوگروں کی جادو تک جو رسائی ہوتی ہے وہ شیطانوں کی عبادت' نیز دعا' ذبح' نذر اور استعانت وغیرہ جیسی عبادتوں کے ذریعہ ان کا تقرب حاصل کرنے سے ہی ہوتی ہے ، چنانچہ امام نسائی نے ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ ہے روایت کیا ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا : "جس نے کوئی گرہ لگائی بھراس میں پھونکااس نے جادو کیا' اور جس نے جادو کیا اس نے شرک کیا'اور جس نے کوئی چیزلٹکائی وہ اسی کے حوالے کر دیا گیا'' یہ حدیث سورہ فلق میں اللہ کے قول "ومن شیرالنفاثات فی العقد" کی تفییر

ہے' مفسرین کا کہنا ہے کہ ''نفاثات'' سے مراد وہ جادو گرنیاں ہیں جو لوگوں کو اپنے ظلم و انبت کا نشانہ بنانے کی غرض سے شیطانوں کا تقرب حاصل کرنے کے لئے گرہیں لگاتی اور ان میں شرکیہ کلمات بڑھ کر پھو تکتی ہیں۔

جادوگر کے حکم کے بارے میں اہل علم کا یہ اختلاف ہے کہ اس سے توبہ کروا کے اس کی توبہ کروا کے اس کی توبہ قبل کر لی جائے گئ یا جب اس کے سلسلہ میں جادو کا ثبوت مل جائے تو بغیر توبہ کروائے ہر حال میں اسے قتل کر دیا جائے گا؟ اور میں دوسرا قول ہی درست ہے 'کیونکہ جادوگر کا وجود اسلامی معاشرہ کے لئے ضرر رساں ہے جبکہ وہ عموماً تجی توبہ نہیں کرتے' نیزاس کے باتی رہنے میں مسلمانوں کے لئے بہت بڑا خطر ہے۔

یہ قول اختیار کرنے والوں کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ عمر رضی اللہ عنہ جو خلفائے راشدین میں دو سرے خلیفہ ہیں 'جن کی سنت کی اتباع کرنے کا رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے تھم دیا ہے انہوں نے بغیر توبہ کروائے جادوگروں کو قتل کرنے کا تھم دیا تھا۔ نیز وہ روایت بھی ہے جے امام ترفدی نے جندب بن عبداللہ البجلی یا جندب الخیر ازدی ہے مرفوعا اور موقوفا روایت کیا ہے :

"جادوگر کی سزا تلوار ہے اس کی گردن مار دیناہے"

مگر محدثین کے نزدیک صحیح بات یمی ہے کہ یہ جندب پر موقوف ہے۔

ام المومنین حفصہ رضی اللہ عنها کے بارے میں ثابت ہے کہ انہوں نے اپنی ایک لونڈی کو قتل کرنے کا حکم دے دیا جس نے ان پر جادو کر دیا تھا۔ چنانچہ توبہ کروائے بغیر ہی وہ قتل کر دی گئی۔

امام احمد رحمہ الله فرماتے ہیں کہ توبہ کروائے بغیر جادوگر کو قتل کرنا نبی صلی الله علیہ وسلم کے تین صحابہ بعنی عمر' جندب اور حفضہ رضی الله عنهم سے ثابت ہے۔ ندکورہ بیان سے بیہ معلوم ہوا کہ جادوگر کے پاس جانا' ان سے کوئی چیز ہوچھنا اور ان کی بتائی ہوئی بات کی تقدیق کرنا جائز نہیں' جس طرح کاہنوں اور نجومیوں کے پاس جانا جائز نہیں' نیز جب کسی کے بارے میں جادو کا استعال اس کے اقرار سے یا شرعی دلائل سے ثابت ہو جائے تو تو بہ کروائے بغیراس کا قتل کر دینا واجب ہے۔

رہا جادو کاعلاج 'تو یہ مشروع طور پر جھاڑ پھونک اور جائز و نفع بخش دواؤل سے کیا جائے گا' اور اس کا ایک بهترین علاج یہ ہے کہ سحر زدہ شخص پر سور ہ فاتحہ 'آیت الکرسی 'سور ہ اعراف 'یونس اور طہ وغیرہ میں سحرسے متعلق وارد آیتوں ' نیز قل یا محالکا فرون 'قل ھو اللہ احد 'قل اعوذ برب الفلق 'اور قل اعوذ برب الناس وغیرہ پڑھ کر دم کیا جائے 'مستحب یہ ہے کہ آخر الذکر تین سورتیں درج ذیل صیح و مشہور دعا کے ساتھ تین تین بار پڑھی جائیں 'جے نبی صلی اللہ علیہ وسلم مریضوں کے علاج کے ساتھ تین تین بار پڑھی جائیں 'جے نبی صلی اللہ علیہ وسلم مریضوں کے علاج کے لئے اپنی دعامیں پڑھاکرتے تھے' اور وہ دعایہ ہے :

"اللُّهُمَّ ربَّ النَّاسِ أَذُهِبِ الْبَاُسَ وَاشُفِ أَنْتَ الشَّافِي لاشِفَاءَ إلاَّ شفاؤك شفاءً لا يُغادرُ سُقُهمًا"

اے اللہ ! لوگوں کے مالک 'تو بیماری دور کردے اور شفا دیدے 'تو ہی شفا دیا ہے ۔ دینے والا ہے 'تیرے شفا کے علاوہ کوئی شفا نہیں 'الی شفا جو کوئی بیماری نہ چھوڑے۔

نیزوہ دعا پڑھے جس کے ذریعہ جبرئیل علیہ السلام نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم پر دم کیاتھا'اور وہ دعایہ ہے :

"بِسُمِ اللَّهِ اَرْقِيكَ مِن كُلِّ شَيْئٍ يُودُذِيك ، وَ مِن شَرِّ كُل نفسٍ اَوُعَين حَاسدٍ اللَّهُ يَشْفِينُك بسُم اللَّهِ أَرْقِيك " اللہ کے نام کے ساتھ میں تم پر دم کرتا ہوں' اللہ حمیس ہر تکلیف دہ چیز ہے' اور ہر مخلوق کے شرسے یا حاسد کی بری نظر سے شفا دے' اللہ کے نام کے ساتھ میں تم یر دم کرتا ہوں۔

یہ دعااللہ کے حکم سے مفید ترین علاج ہے۔

ایک علاج یہ بھی ہے کہ جس چیز کے بارے میں گمان ہو کہ اسی میں جادو کیا گیا ہے جیسے اون 'گرہ لگے ہوئے دھائے 'اور اس کے علاوہ ہروہ چیز جس میں جادو کیا جا سکتا ہے است ختم کر دیا جائے 'اور سحر زدہ شخص شرعی دعاؤں کا بھی اہتمام کرے 'مثلاً صبح اور شام تین تین مرتبہ اللہ کے کامل کلمات کے ذریعہ ہر مخلوق کے شرسے پناہ مانگے ' فجراور مغرب کی نمازوں کے بعد تین تین بار قل ہواللہ احد 'قل اعوذ برب الفلق 'اور قل اعوذ برب الفلق 'اور قل اعوذ برب الفلق 'اور الکرسی بڑھے۔ اور ہو فرض نماذ کے بعد اور سونے کے وقت آیت الکرسی بڑھے۔

اسی طرح صبح اور شام تین تین بارید دعا بھی پڑھنامتحب ہے:

"بِسُمُ اللَّهُ الَّذِي لا يُضُرَّ مَعَ اسُمِهِ شَيِّئٌ فِي الأرُضِ وَلا فِيالسَّمَاءِ ُ وَ هُوَ السَّمِيْعُ الْعَلِيمُ"

الله كے نام كے ساتھ (ميں نے صبح اور شام كى) جس كے نام كے ساتھ كوئى چيز نقصان نہيں پہنچا على نہ زمين ميں اور نہ آسان ميں' اور وہ سننے والا' جانے والا

یہ ساری دعائیں نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہیں 'ساتھ ہی وہ اللہ سے حسن ظن رکھے اور اس بات پر ایمان رکھے کہ یہ دعائیں اور دوائیں محض اسباب ہیں 'شفا دینا اللہ کے ہاتھ میں ہے' اللہ چاہے گا تو ان سے فائدہ پنجائے گا' اور چاہے گا تو انہیں بے اثر کردے گا' کیونکہ ہر چیز میں اس کی زبردست حکمت ہے' وہ ہر چیز پر قادر اور ہر چیز کا جاننے والا ہے' وہ اگر کچھ دے تو کوئی روکنے والا نہیں' اور جو روک لے اسے کوئی دینے والا نہیں' اور جو فیصلہ کردے اسے کوئی ٹالنے والا نہیں' اس کی بادشاہت ہے اور اس کے لئے تعریف' اور وہی ہر چیز پر قادر ہے' اور توفیق دینا اس کا کام ہے۔ سوال ۱۲۰:

اس دور میں نفاق اور منافقین کا کافی زور و شور ہے' نیز اسلام اور مسلمانوں کی مخالفت میں ان کے متعدد وسائل ہیں' اس لئے بہتر ہوگا کہ آپ مسلمانوں کو آگاہ کرتے ہوئے منافقین کے اوصاف' نفاق کے اقسام' اور اس کے خطرات پر روشنی ڈالدیں؟

جواب :

نفاق کے خطرات زبردست' اور منافقین کی شرار تیں بے شار ہیں' جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی مقدس کتاب میں سورہ بقرہ وغیرہ میں' اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اصادیث میں ان کے اوصاف وضاحت کے ساتھ بیان فرمائے ہیں' چنانچہ ان کے اوصاف کے متعلق اللہ تعالیٰ کارشادہے :

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْرِ الْآيْنِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴿ يُخْدِيهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴿ فِي فَخُدِيمُونَ اللَّهُ مَرْضًا لَقَدُعُونَ إِلَّا اَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴿ فِي فَلُوبِهِم مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ الْدِيمُ بِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ فَلُوبِهِم مَرَضً فَرَادَهُمُ اللَّهُ مَرْضًا وَلَهُمْ عَذَابُ الْدِيمُ بِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾

(سورة البقره: ٨ تا١٠)

اور لوگوں میں کچھ ایسے بھی ہیں جو (منھ سے تو) کہتے ہیں کہ ہم اللہ پر اور آخرت کے دن پر ایمان لائے اسلا کہ وہ ایمان لانے والے نہیں ایمان لائے والے نہیں ہیں اللہ اور مومنوں سے دغابازی کرتے ہیں اطلا نکہ وہ اپنے آپ ہی کو دغا دے رہے ہیں لیکن وہ نہیں سیجھتے ان کے دلوں میں بیاری ہے اپھر اللہ نے ان کو اور زیادہ بیار کر دیا اور ان کے جھوٹ بولنے کی وجہ سے ان کے لئے دردناک عذاب ہے۔

اور فرمایا :

﴿ إِنَّ الْمُنَفِقِينَ يُحَكِيعُونَ اللَّهَ وَهُوَ خَدِعُهُمْ وَاِذَا قَامُواْ إِلَى الصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَىٰ يُرَآءُونَ النَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِلَّا قِلِيلًا ۞ مُّذَبَذَبِينَ بَيْنَ ذَلِكَ لَآ إِلَىٰ هَنَوُلَاءَ وَلَا إِلَىٰ هَتَوُلَاءً﴾

(سورة النساء: ۲۲۲ سهم)

بیٹک منافقین اللہ کے ساتھ دغابازی کرتے ہیں' حالانکہ وہی ان کو دھوکہ میں ڈالے ہوئے ہے' اور جب نماز کے لئے کھڑے ہوتے ہیں تو الکساتے ہوئے' لوگوں کو دکھاتے ہیں' اور اللہ کو کم ہی یاد کرتے ہیں' یہ بچ میں ڈانوا ڈول ہیں' نہ ادھرکے ہیں نہ ادھرکے۔

اسی طرح سورہ توبہ وغیرہ میں بھی اللہ تعالیٰ نے ان کے بعض دیگر اوصاف کا تذکرہ کیاہے۔

خلاصہ کلام یہ ہے کہ منافقین زبان سے تو اسلام کا دعویٰ کرتے ہیں' مگر اخلاق و کردار سے اس کی مخالفت کرتے اور مسلمانوں کو نقصان پنجاتے ہیں' جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے مذکورہ بالا آیتوں میں اور دیگر آیات میں بیان کیا ہے۔

نفاق کی دو قسمیں ہیں: اعتقادی اور عملی 'منافقین کے جن اوصاف کا ذکر اللہ تحالی نے سورہ بقرہ اور سورہ نساء میں کیا ہے وہ نفاق اعتقادی ہے 'اور ایسے منافقین کا کفر یہود و نصاری اور بت پرستوں کے کفرسے زیاد علین ہے 'کیونکہ یہ انتہائی خطرناک ہیں 'اور ان کا معالمہ اکثر لوگوں پر مخفی ہو تا ہے 'اور ان کے بارے میں اللہ تحالی نے خبردی ہے کہ یہ قیامت کے دن جنم کے سب سے نچلے حصہ میں ہوں گے۔ رہانفاق عملی 'تو اس کی صورت یہ ہے کہ اللہ پر 'اس کے رسول پر اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتے ہوئے منافقوں کے بعض ظاہری اوصاف اپنا لئے جائیں 'جیسے دن پر ایمان رکھتے ہوئے منافقوں کے بعض ظاہری اوصاف اپنا لئے جائیں 'جیسے جوٹ کہائی وغیرہ۔

منافقین کے بعض اوصاف سے متعلق نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے: ''منافق کی تین علامتیں ہیں: جب بات کرے تو جھوٹ بولے' وعدہ کرے تو خلاف کرے اور اس کے پاس امانت رکھی جائے تو خیانت کرے''

اور فرمایا :

"منافقوں پر سب سے گرال عشاء اور فجر کی نمازیں ہیں 'اور اگر انہیں ان کے ثواب کا پہتہ چل جائے تو یہ ان نمازوں میں ضرور حاضر ہوں گے 'چاہے سرین کے بل گھسٹ کر ہی کیوں نہ آنا پڑے "

اس باب میں اور بھی بہت ہی آیات و احادیث وارد ہیں۔

لندا ہر مومن مرد و عورت پر واجب ہے کہ وہ ان کے صفات سے مکمل پرہیز کریں 'اس سلسلہ میں منافقوں کے اوصاف سے متعلق قرآنی آیات اور احادیث صحیحہ میں غور و تدبر کرنے سے کافی مدد ملے گی۔ ہماری دعاہے کہ اللہ تعالی ہمیں اور تمام مسلمانوں کو دین سمجھنے 'اس پر ثابت قدم رہے' شریعت کے خلاف ہر چیز سے دور رہنے' اور اخلاق و افعال میں دشمنوں کی مشابہت سے نکنے کی توفیق عطا فرمائے' بیشک وہی توفیق دینے والاہے۔



#### سوال ۱ :

بعض مقامات پر لمبی مدت تک بھی لگا تار دن اور بھی لگا تار رات ہی رہتی ہے' اور کسی رات اور دن است چھوٹے ہوتے ہیں کہ پانچوں نمازوں کے او قات کے لئے کافی ہی نہیں ہوتے' ایسے ملکوں کے باشندے نماز کس طرح اداکرس؟

#### جواب :

وہ مقامات جمال رات یا دن کی ہیہ کیفیت ہو' نیز چو ہیں گھنٹے میں وہاں زوال و غروب کا نظام نہ ہو' وہاں کے باشندوں کو اپنی پنجوقتہ نمازیں اندازہ سے ادا کرنا ہوگا' چنانچہ صحیح مسلم میں نواس بن سمعان رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

"ظهور وجال کے وقت پہلا دن ایک سال ' دو سرا دن ایک ماہ ' اور تیسرا دن ایک ہفتہ کے برابر ہوگا ' اور جب صحابہ کرام رضی اللہ عنهم نے دریافت کیا تو آپ نے فرمایا : ایک ایک دن کا اندازہ کرلیا کرنا"

رہے وہ مقامات جہال رات کا بڑا یا چھوٹا ہونا چو بیس گھٹے کے اندر ہو تا ہے تو وہاں نماز کی ادائیگی میں کوئی اشکال نہیں' عام دنوں کی طرح ان میں بھی نماز ادا کی جائے گی' خواہ رات یا دن انتہائی چھوٹے ہی کیوں نہ ہوں کیونکہ اس سلسلہ میں جو دلیلیں وارد میں وہ عام بیں' واللہ ولی التوفیق۔

### سوال ۲:

بعض لوگ فرض نمازیں اور خصوصاً ایام حج میں بحالت احرام کندھے کھول

كريرٌ هتے ہيں'ايباكرناكهاں تك درست ہے؟

جواب :

اگر انسان عاجز و مجبور ہے تو کوئی حرج نہیں'اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ فَأَنْقُوا أَللَّهَ مَا أَسْتَطَعْتُمْ ﴾ (التغابن: ١٦)

ا پی طاقت کے مطابق اللہ سے ڈرتے رہو۔

اور نبی صلی الله علیه وسلم نے جابر بن عبدالله رضی الله عنماسے فرمایا:

" اگر كيرًا كشاده مو تو اسے او رُھ لو اور اگر شك مو تو اس كا ازار بنالو"

(متفق عليه)

لیکن اگر وہ دونوں یا ایک کندھے کو ڈھانگئے پر قادر ہے' تو علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق ڈھانگنا ضروری ہے' اور اگر نہیں ڈھانگا تو اس کی نماز درست نہیں ہوگی' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے :

" تم میں سے کوئی شخص ایک کپڑے میں اس طرح نماز نہ پڑھے کہ اس کا کندھا کھلا ہوا ہو" (متفق علیہ) واللہ ولی التوفیق۔

سوال ۳:

بعض لوگ نماز فجراتی تاخیرے پڑھتے ہیں کہ بالکل اجلا ہو جاتا ہے' اور دلیل میں سے حدیث پیش کرتے ہیں ''نماز فجراجالا ہو جانے پر پڑھو' سے اجرعظیم کا باعث ہے''کیا سے حدیث صحیح ہے ؟ نیزاس حدیث کے درمیان اور اس حدیث کے درمیان جس میں اول وقت میں نماز پڑھنے کا حکم ہے' تطیق کی کیاصورت ہوگی؟

جواب :

نہ کورہ بالا حدیث صحیح ہے جو مسندا حمد اور سنن اربعہ میں بروایت رافع بن خد ہے جہائیۃ؛
مروی ہے ' یہ حدیث نہ تو ان احادیث صحیحہ کے معارض ہے جن میں نبی مل آئیۃ کے خلس
(اندھیرے) میں نماز پڑھنے کاذکر ہے ' اور نہ ہی اس حدیث کے مخالف ہے جس میں اول
وقت پر نماز پڑھنے کا حکم ہے - بلکہ جمہور اہل علم کے نزدیک اس کا صحیح مفہوم یہ ہے کہ نماز
فجرمیں اتنی آخیری جائے کہ فجرواضح ہوجائے اور پھر فلس (اندھیرا) کے زاکل ہونے سے پہلے
پہلے پڑھی جائے کہ جو الوداع کے موقع پر آپ نے ایسانی کیا تھا۔
ہے 'کیونکہ حجة الوداع کے موقع پر آپ نے ایسانی کیا تھا۔

اس طرح نماز فجرکے وقت کے سلسلہ میں وارد تمام حدیثوں کے درمیان تطبیق ہو جاتی ہے' نیزیہ اختلاف محض افضلیت میں ہے' ورنہ نماز فجرکو آخیروقت تک موخر کرنابھی جائز ہے' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے :

"نماز فجر کا وقت طلوع فجرے لے کر سورج طلوع ہونے تک ہے" (صیح مسلم 'بروایت عبداللّٰد بن عمرو بن العاص رضی اللّٰد عنما)

سوال ته:

دیکھا جاتا ہے کہ بعض لوگ قمیص چھوٹی اور پاجامے لمجے رکھتے ہیں' اس

بارے میں آپ کاکیا خیال ہے؟

جواب :

سنت سے ہے کہ سارے لباس نصف پنڈلی سے دونوں ٹخنوں کے درمیان تک ہی رکھے جائیں' ٹخنوں سے بنیچے ان کا لٹکنا جائز نہیں' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد

7

"ازار کاجو حصه ٹخنوں سے نیچے ہو گاوہ جنم میں ہو گا" (صحیح بخاری)

اور میں تھم تمام لباسوں کا ہے خواہ ازار ہویا پاجامہ' قمیص ہویا جبہ' اور حدیث میں ازار کا ذکر بطور مثال ہے' اس سے تخصیص مقصود نہیں' مگر افضل بیہ ہے کہ سارے لباس نصف پنڈلی تک ہی رکھے جائیں' جیسا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے:

دمومن کاازار نصف پنڈلی تک ہوتا ہے''

سوال ۵:

اگر پتہ چل جائے کہ تلاش و جنبو کے بعد بھی نماز غیر قبلہ کی جانب پڑھی گئ ہے تو الیں نماز کا کیا تھم ہے؟ نیزیمی مسئلہ اگر مسلم ملک میں یا کافر ملک میں یا صحراء میں پیش آ جائے تو کیا ہرایک کا تھم جدا جدا ہے؟

جواب :

اگر کوئی شخص سفر میں ہے 'یا ایسے ملک میں ہے جہاں اسے قبلہ کی رہنمائی کرنے والا کوئی نہیں 'چراس نے قبلہ کی تلاش و جبتو کرکے نماز پڑھ کی اور بعد میں معلوم ہوا کہ اس نے قبلہ سے ہٹ کرنماز پڑھی ہے تو اس کی نماز صحیح ہے 'لیکن اگر وہ مسلم ملک میں ہے جہاں وہ لوگوں سے پوچھ کریا مسجدوں کے رخ کو دکھھ کر قبلہ معلوم کر سکتا ہے تو وہاں اس کی نماز درست نہیں ہوگ۔

سوال ۲:

بہت سے لوگ نماز شروع کرتے وقت زبان سے نیت کرتے ہیں'اس کاکیا تھم ہے؟اور کیا شربعت میں اس کی کوئی اصل ہے؟

جواب :

زبان سے نیت کرنے کے لیے شریعت مطہوہ میں کوئی دلیل نہیں' نبی صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے صحابہ کرام رضی اللہ عنهم سے نماز شروع کرتے وقت زبان سے نیت کرنا ثابت نہیں' در حقیقت نیت کی جگہ دل ہے' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد

: ج

ا عمال کا دارومدار نیتوں پر ہے' اور ہر شخص کے لیے وہی ہے جو اس نے نیت کی ہے'' (متفق علیہ بروایت امیرالمومنین عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ)

سوال کے :

ویکھا جاتا ہے کہ بعض لوگ حطیم میں نماز پڑھنے کے لیے کافی بھیڑ بھاڑ کرتے ہیں' سوال میہ ہے کہ حطیم میں نماز پڑھنا کیسا ہے؟ اور کیااس کی کوئی نضیلت ہے؟

جواب :

تحظیم خانه کعبہ ہی کا حصہ ہے اور اس میں نماز پڑھنامتحب ہے 'جیسا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے :

"آپ فتح مکہ کے موقع پر خانہ کعبہ میں داخل ہوئے اور اس میں دو رکعت نماز ادا فرمائی" (متفق علیہ 'بروایت ابن عمرو بلال رضی الله عنهم)

نیز جب عائشہ رضی اللہ عنهانے خانه م کعبہ میں داخل ہونے کی رغبت ظاہر کی تو .

آپ نے ان سے فرمایا : ...عطب فرمایا :

''حظیم میں نماز پڑھ لو' یہ بھی خانہ کعبہ کا حصہ ہے''

یہ حکم نقل نمازوں کا ہے 'فرض نمازوں کے لیے احتیاط اس میں ہے کہ انہیں خانہ کعبہ یا حظیم میں نہ اداکیا جائے 'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ عمل ثابت نہیں ' نیز بعض علماء کا یہ قول ہے کہ خانہ کعبہ کے اندر 'اور چو نکہ حظیم خانہ کعبہ ہی کا حصہ ہے اس لئے حظیم میں بھی فرض نماز ادا کرنا درست نہیں ' پس معلوم ہوا کہ علماء کے اختلاف سے پچ کر سنت کی ا تباع کرتے ہوئے فرض نمازوں کا خانہ کعبہ اور حظیم کے باہر ہی ادا کرنا مشروع ہے۔ واللہ ولی التونیق۔

## سوال ۸:

بعض عورتیں حیض اور استحاضہ کے درمیان فرق نہیں کرتیں 'چنانچہ بسا او قات استحاضہ کی وجہ ہے لگا تار خون جاری رہتا ہے اور جب تک خون بند نہیں ہو جا تاوہ نماز نہیں پڑھتیں 'اس سلسلہ میں شریعت کا کیا تھم ہے؟ حواس ن

حیض وہ خون ہے جو عموماً ہر ماہ دستور اللی کے مطابق عورتوں کے رحم ہے جاری ہوتا ہے ' جیسا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صحیح حدیث میں مذکور ہے (اور استحاضہ وہ خون ہے جو عورت کے رحم کے اندر کمی رگ میں فساد و خلل پیدا ہو جانے ہے جاری ہوتاہے) اس سلسلہ میں مستحاضہ عورت کی تین حالتیں ہیں :

ا - اگر اسے پہلی باریہ خون آیا ہے لیتی پہلے سے اس کی کوئی اپنی عادت نہیں ' تو وہ ہر مہینہ میں پندرہ دن ' یا جمہور علماء کے قول کے مطابق اس سے پچھ کم ' جب تک پاک نہیں ہو جاتی نماز ' روزہ اور شو ہر کے ساتھ ہمبستری سے دور رہے گی ' اگر پندرہ بن کے بعد بھی خون آ رہا ہے تو وہ مستحاضہ ہے ' اور الی حالت میں اپنے خاندان کی

ہم عمر عور توں کے ایام حیض پر قیاس کرکے چھ یا سات دن خود کو حائفنہ شار کرے گی' گریہ اس صورت میں ہے جب اسے حیض اور استحاضہ کے در میان تمیز نہ ہو۔ ۲۔ اگر وہ حیض اور استحاضہ کے در میان رنگ یا بو کے ذریعہ فرق کر لیتی ہے تو جب تک حیض کے خون کی علامت پائی جائے وہ نماز' روزہ اور شوہر کے ساتھ ہمبسری سے دور رہے اور پھر عنسل کرکے نماز پڑھنا شروع کر دے' بشر طیکہ یہ مدت پندرہ دن سے زیادہ نہ ہو۔

سے اس کی کوئی اپنی معروف عادت ہے تو وہ اپنی عادت کے بقد رنماز '
روزہ اور شوہر کے ساتھ جمستری ہے دور رہنے کے بعد عنسل کرلے اور جب خون
جاری ہو تو وقت ہوجانے کے بعد ہر نماز کے لیے وضو کرے 'اور جب تک اگلے مہینہ
کا حیض نہیں آ جا تا وہ اپنے شوہر کے لئے حلال ہوگی۔

یہ ہے مستحاضہ عورت کے سلسلہ میں وارد حدیثوں کا خلاصہ 'جے حافظ ابن حجر۔ رحمہ اللہ - نے بلوغ المرام میں اور مجد بن تیمیہ - رحمہ اللہ - نے ''المستقی'' میں ذکر کیا ہے -

سوال ۹:

ایک شخص کی ظهر کی نماز فوت ہوگئ اور اسے اس وقت یاد آیا جب نماز عصر کے لئے اقامت ہو چکی کیاوہ عصر کی نیت سے جماعت میں شامل ہویا ظهر کی نیت سے جماعت میں شامل ہویا ظهر کی نیت سے ؟ یا پہلے تنما ظهر پڑھے پھر عصر پڑھے ؟ نیز فقهائے کرام کے اس قول کا کیا مطلب ہے : "موجودہ نماز کے فوت ہونے کا اندیشہ ہو تو ترتیب ساقط ہو جاتی ہے" اور کیا جماعت کے فوت ہونے کا اندیشہ ہو تو ترتیب ساقط

ہوگی؟

جواب :

سوال میں مذکور شخص کے لیے مشروع میہ ہے کہ وہ ظہر کی نیت سے جماعت میں شامل ہو جائے ' پھر اس کے بعد عصر کی نماز پڑھے کیونکہ تر تیب واجب ہے ' اور جماعت کے فوت ہونے کے اندیشہ سے تر تیب ساقط نہیں ہوگی ' رہا فقہائے کرام کا جماعت کے فوت ہونے کے اندیشہ سے تر تیب ساقط نہیں ہوگی نماز چھوٹی ہوئی ہے تو اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ اسے موجودہ نماز سے پہلے پڑھے ' لیکن اگر موجودہ نماز کا وقت نگ ہے تو پہلے موجودہ نماز ہی پڑھے ' مثلاً اس کی عشاء کی نماز چھوٹی ہوئی ہے اور اسے طلوع آفاب سے پچھ پہلے یاد آیا ' جبکہ اس دن کی فجر بھی اس نے نہیں پڑھی ہوئی ہے ' تو ایس صورت میں وقت فوت ہونے سے پہلے پہلے وہ نماز فجر ادا کرلے ' کیونکہ وقت اس کا ہے ' تو ایس صورت میں وقت فوت ہونے سے پہلے پہلے وہ نماز فجر ادا کرلے ' کیونکہ وقت اس کا ہے ' پھر عشاء پڑھے۔

سوال ۱۰:

بہت سی عور تیں لاپرواہی ہے نماز میں اپنے دونوں بازو یا ان کا پکھ حصہ ' اور بھی پاؤں اور پنڈلی کا پکھ حصہ کھلا رکھتی ہیں 'کیاالیمی حالت میں ان کی نماز درست ہے؟

جواب :

مکلف اور آزاد عورت کے لیے نماز میں دونوں ہتھالیوں اور چرہ کے علاوہ سارے بدن کا ڈھانکنا ضروری ہے، کیونکہ عورت سراپا پردہ ہے، اگر وہ اپنے جسم کا کوئی حصہ مثلاً پنڈلی، پاؤں اور سروغیرہ کھول کر نماز پڑھے تو اس کی نماز صحح نہیں

ہوگی' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے :

"الله كسى بالغ عورت كى نماز دويله كے بغير قبول نهيں فرماتا" (اس حديث كو امام احمد 'ترندى' ابو داؤد اور ابن ماجه نے صحيح سند كے ساتھ روايت كيا ہے) اور آپ كابيد ارشاد بھى ہے :

"عورت سرایا پردہ ہے"

نیز سنن ابی داؤد میں ہے کہ ایک موقع پر ام سلمہ رضی اللہ عنمانے نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا: کیا عورت بغیرازار کے قمیص اور دویٹہ میں نماز پڑھ سکتی ہے؟ تو آپ نے فرمایا :

''ہاں' بشرطیکہ قمیص اتنی کمبی ہو کہ اس سے دونوں پاؤں ڈھکے ہوئے ہوں'' حافظ ابن حجر۔ رحمہ اللہ۔ بلوغ المرام میں فرماتے ہیں کہ ائمہ نے اس حدیث کو ام سلمہ رضی اللہ عنما پر موقوف ہوناصیح قرار دیا ہے۔

۔ اور اگر عورت کے قریب میں کوئی اجنبی مرد ہو تو چرہ کا ہتھیلیوں اور ڈھانکنا بھی ضروری ہے۔

سوال ۱۱:

عورت اگر عصریا عشاء کے وقت حیض سے پاک ہو تو کیا اسے عصر کے ساتھ مغرب کی نمازیں بھی پڑھنا ہوگا' کیونکہ بحالت عذر ان نمازوں کے درمیان جمع کیاجا تاہے؟

جواب:

عورت اگر عصریا عشاء کے وقت حیض یا نفاس سے پاک ہو تو علماء کے صحیح ترین

قول کے مطابق اسے عصر کے ساتھ ظہراور عشاء کے ساتھ مغرب کی نماز بھی اوا کرنا ضروری ہے'کیونکہ دیر سے پاکی حاصل ہونے کی وجہ سے یہ بھی مسافر اور مریض کی طرح معذور ہے' اور معذور کے لیے دونوں نمازوں کا وقت ایک ہے' صحابہ کرام کی ایک جماعت کا کیمی فتوئی ہے۔

سوال ۱۲:

جس مسجد کے اندر'یا اس کے صحن میں'یا قبلہ کی جانب کوئی قبر ہواس میں نماز پڑھنا کیساہے؟

جواب :

جس مسجد میں کوئی قبر ہو اس میں نماز پڑھنا درست نہیں' خواہ وہ قبر نمازیوں کے آگے ہویا پیچھے' دائیں ہویا بائیں' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے: "میود و نصاریٰ پر اللہ کی لعنت ہو' انہوں نے اپنے نبیوں کی قبروں کو سجدہ گاہ

بناليا"(متفق عليه)

ایک دو سری حدیث میں آپ نے ارشاد فرمایا:

'سنو! تم سے پہلے کے لوگ اپ نبیوں اور بزرگوں کی قبروں کو سجدہ گاہ بنا لیتے سے 'خبردار! تم قبروں کو سجدہ گاہ نہ بنانا' میں تہمیں اس سے منع کرتا ہوں'' (صحیح مسلم)

نیز قبرکے پاس نماز پڑھنا شرک اور مردوں کے حق میں غلو کا سبب ہے 'لنذا نہ کورہ بالا دونوں حدیثوں اور اس مفہوم کی دیگر احادیث پر عمل کرتے ہوئے اور شرک کے اسباب و وسائل کاسد باب کرنے کی خاطراس کی ممانعت ضروری ہے۔

سوال ۱۳ :

بہت سے مزدور ظہراور عصر کی نمازیں موخر کرکے رات میں پڑھتے ہیں' اور یہ عذر پیش کرتے ہیں کہ وہ کام میں مشغول تھے یا ان کے کپڑے ناپاک یا میلے تھے' آپ انہیں اس سلسلہ میں کیانفیحت فرماتے ہیں؟

جواب :

کسی مسلمان کے لیے خواہ مرد ہویا عورت 'فرض نماز کو وقت ہے موخر کرنا جائز 
نہیں 'بلکہ بقدر استطاعت وقت پر ادا کرنا واجب ہے 'کام کی مصروفیت یا گیڑوں کا 
ناپاک یا میلا ہونا نماز میں تاخیر کے لیے کوئی عذر نہیں ' نیز نماز کے او قات کو کام کے 
او قات سے مستشنی رکھنا ضروری ہے 'نماز کے او قات میں کام کرنے والوں کو چاہیئے 
کہ گیڑوں کی نجاست دور کرکے ' یا پاک گیڑے بدل کر نماز ادا کرلیں ' رہا گیڑوں کا میلا 
ہونا تو یہ نماز سے مانع نہیں ' بشرطیکہ یہ نجاست کے قبیل سے نہ ہو' یا اس میں کوئی 
الیی بدیو نہ ہو جس سے نمازیوں کو تکلیف بہنچ 'لیکن اگر میل کچیل سے یا اس کی بدیو 
سے نمازیوں کو تکلیف بہنچ تھی ہے تو اسے دھل کریا صاف سھرے گیڑے بدل کر 
جماعت کے ساتھ نماز اوا کرنا واجب ہے ' البتہ مسافر اور مریض جو شرعی طور پر معذور 
بیں ان کے لیے ظہرو عصر کو ایک ساتھ ' اور مغرب و عشاء کو ایک ساتھ جمع کرکے 
بیں ان کے لیے ظہرو عصر کو ایک ساتھ ' اور مغرب و عشاء کو ایک ساتھ جمع کرکے 
گیڑوہ جائز ہے ' جیسا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت ہے ' اور ایسے ہی اگر بارش اور 
گیچڑوہ وگوں کے لیے مشقت کا باعث ہوں تب بھی جمع کرنا جائز ہے۔

سوال سما:

جو شخص نمازے سلام پھیرنے کے بعد اپنے کیروں میں نجاست پائے توکیا

# اسے نماز دہرانا ہوگی؟

جواب

اگر کسی شخص نے نادانستہ طور پر جسم یا پوشاک کی نجاست کے ساتھ نماز ادا کرلی اور اسے اس کا علم نماز سے فارغ ہونے کے بعد ہوا' تو علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق اس کی نماز صحیح ہے' اسی طرح اگر اسے نماز سے قبل نجاست کا علم تھا مگر نماز کے وقت بھول گیا اور نماز کے بعد یاد آیا تب بھی اس کی نماز درست ہے' اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ رَبَّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأُنا ﴾ (سورة البقره: ٢٨١)

اے ہمارے رب ! ہم اگر بھول گئے یا غلطی کر بیٹے تو ہماری گرفت نہ فرما۔

اور صیح حدیث سے ابت ہے کہ اللہ تعالی نے جواب میں فرمایا: میں نے قبول کر لیا۔

نیز ایک بار آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جوتوں میں نماز شروع کی' اتفاق سے جوتے میں گندگی گئی تھی' جرئیل علیہ السلام نے جب آپ کو آگاہ کیا تو آپ نے جوتوں کو نکال کراپنی نماز جاری رکھی اور نئے سرے سے نماز کا اعادہ نہیں کیا' یہ اللہ کی طرف سے بندوں کے لیے آسانی اور رحمت ہے' مگر جس نے بھول کر بے وضو نماز ادا کرلی اسے اہل علم کے اجماع کے مطابق نماز دہرانا ہوگی' نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے :

''بغیروضو نہ تو کوئی نماز قبول ہوتی ہے اور نہ خیانت کے مال کا کوئی صدقہ'' صحیح مسلم)

ایک دو سری حدیث میں آپ کاارشاد ہے:

''تم میں سے اگر کسی شخص کا وضو ٹوٹ جائے تو جب تک وہ دوبارہ وضو نہ کرلے اس کی نماز قبول نہیں ہوتی'' (متفق علیہ)

# سوال ۱۵ :

موجودہ دور میں بہت سے لوگ نماز کی ادائیگی میں سستی برتے ہیں' اور بعض تو ایسے ہیں جو بالکل پڑھتے ہی نہیں' ایسے لوگوں کے بارے میں شریعت کا کیا حکم ہے؟ نیز ان لوگوں کے تعلق سے ایک مسلمان اور خصوصاً اس کے والدین' اہل و عیال اور دیگر عزیز وا قارب پر کیاذمہ داری عائد ہوتی ہے؟

### جواب :

نماز میں سستی برتنا بہت بڑا گناہ نیز منافقوں کی خصلت ہے' اللہ تعالی کا ارشاد

# : ہے

﴿ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ يَحْنَدِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ مُسَاكَى يُرَاءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ (سورة النساء: ١٣٢١) بينك منافق الله ك ساتھ دھوكہ بازى كرتے ہيں عالانكہ الله نے ہى انہيں دھوكہ ميں ڈال ركھا ہے 'اور جب يہ نماذ ك ليے كھڑے ہيں تو الكساتے ہيں 'اور جب يہ نماذ ك ليے كھڑے ہيں تو الكساتے ہيں 'اور يہ الله كو كم ہى ياد كرتے ہيں - نيز منافقين كى صفات بيان كرتے ہوئے فرايا :

﴿ وَمَا مَنْعَهُمْ أَن تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَاتُهُمْ إِلَّا أَنَهُمْ كَعُواْ بِاللَّهِ وَبِرَسُولِهِ. وَلَا يُنْفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كُسَالَىٰ وَلا يُنْفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كُسَالَىٰ وَلا يُنْفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كُسَالَىٰ وَلا يَنْفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كَسَالَىٰ وَلا يَنْفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كَسَالَىٰ وَلا يَنْفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كَسُوهُونَ﴾

اور ان کی طرف سے ان کی خیرات کے قبول نہ ہونے کی وجہ یمی ہے کہ انہوں نے اللہ اور اس کے رسول کے ساتھ کفر کیا' اور بیہ نماز کے لیے نہیں آتے گرا لکساتے ہوئے' اور اللہ کی راہ میں خرچ کرتے ہیں تو برے دل ہے۔ نیزنبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

"منافقوں پر سب سے گراں عشاء اور فجر کی نماز ہے اور اگر انہیں ان کے اجر و ثواب کاعلم ہو جائے تو بھی پیچھے نہ رہیں گے 'چاہے سرین کے بل گھسٹ کرہی کیوں نہ آنا پڑے "(متفق علیہ)

لہٰذا ہر مسلمان مرد و عورت پر سکون و اطمینان' خشوع و خضوع اور حضور قلب کے ساتھ وقت پر پنج وقتہ نمازوں کی ادائیگی واجب ہے' اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے :

﴿ فَدَ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّذِينَ هُمْ فِي صَلاّتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾ المو منون : ٢١) فلاح ياب موسّع وه مومن جواني نماز مين خشوع برستة بين-

اور صحیح حدیث سے ثابت ہے کہ جب ایک صحابی نے اپنی نماز غلط طریقہ سے ادا کی اور اس میں اطمینان و سکون ملحوظ نہیں رکھا تو آپ نے انہیں نماز دہرانے کا حکم دیا۔

مردوں کے لیے خاص طور پر مسجد میں مسلمانوں کے ساتھ با جماعت نماز ادا کرنا ضروری ہے' جیسا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے :

" جو شخص اذان من كربلا عذر مسجد نه آئے اس كى نماز درست نہيں" (اسے

این ماجه ' دار قطنی ' این حبان اور حاکم نے بسند صحیح روایت کیا ہے )

اور جب عبدالله بن عباس رضى الله عنما سے دریافت کیا گیا کہ عذر کیا ہے؟ تو

فرمایا: خوف یا بیاری-

اسی طرح صحیح مسلم میں ابو ہررہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک نابیناصحالی نبی صلی الله علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ اے اللہ ک رسول! مجمع مسجد لے جانے والا کوئی نہیں او کیا میرے لیے اجازت ہے کہ اینے گھر ہی میں نماز پڑھ لیا کروں؟ آپ نے انہیں اجازت دیدی مگرجب وہ واپس چلے تو پھرانسیں بلایا اور یوچھا: کیاتم اذان سنتے ہو؟ جواب دیا: ہاں' آپ نے فرمایا: پھر تومسجد میں آگرہی نماز پڑھو۔

نیز ابو ہررہ رضی اللہ عنہ ہی ہے ایک دوسری روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

''میں نے ارادہ کیا کہ حکم دوں اور نماز قائم کی جائے اور کسی شخص کو مقرر کردوں جو لوگوں کو نماز بڑھائے ' پھر میں کچھ لوگوں کو لے کرجن کے ساتھ لکڑیوں کے گٹھ ہوں ان لوگوں کے پاس جاؤں جو جماعت میں حاضر نہیں ہوتے' اور ان کے ساتھ ان کے گھروں کو آگ لگا دوں" (متفق علیہ)

نہ کورہ بالا احادیث صحیحہ سے معلوم ہو تا ہے کہ نماز باجماعت مردول کے حق میں واجب ہے' اور جماعت سے پیچھے رہنے والا عبرتناک سزا کامستحق ہے' دعاہے کہ اللہ تعالیٰ تمام مسلمانوں کے حالات درست فرمائے اور ابنی مرضی کے مطابق زندگی گذارنے کی توفیق دے (آمین)۔

ر ہاسرے سے نماز ہی چھوڑ دینا' چاہے کبھی کبھار ہی کیوں نہ ہو' تو علماء کے صحیح

ترین قول کے مطابق میہ کفراکبر ہے بھلے ہی وہ نماز کے وجوب کا منکر نہ ہو' اور اس حکم میں مرد وعورت دونوں میسال ہیں' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے : "آدی کے اور کفرو شرک کے درمیان نماز چھوڑنے کا فرق ہے" (صحیح مسلم) ایک دوسری حدیث میں آپ نے ارشاد فرمایا :

''ہمارے اور ان (کافروں) کے درمیان نماز کا فرق ہے' تو جس نے نماز چھوڑ دی اس نے کفرکیا'' (اس حدیث کو امام احمد اور ائمہ سنن نے صیح سند کے ساتھ روایت کیاہے)

نیزاس مفهوم کی اور بھی بہت سی حدیثیں وارد ہیں۔

سر جو شخص نمازکے وجوب کا منکر ہو بھلے ہی وہ نماز پڑھتا ہو' تو اہل علم کے اجماع کے مطابق وہ کافر ہے۔ اللہ ہمیں اور تمام مسلمانوں کو اس بری خصلت سے محفوظ رکھے (آمین)۔

تمام مسلمانوں کے لیے باہم حق بات کی نصیحت کرنا نیزیکی اور تقویٰ کے کامول میں ایک دو سرے کا تعاون کرنا ضروری ہے، چنانچہ جو شخص جماعت سے چیچے رہتا'یا نماز میں سستی کرتا'یا بعض او قات بالکل نماز پڑھتا ہی نہ ہو اسے اللہ کے غضب و عقاب سے ڈرانا چاہئے' خصوصاً اس کے مال' باپ' بھائی' بہن' اور گھروالوں کو اسے برابر نصیحت کرتے رہنا چاہئے' یہاں تک کہ وہ راہ راست پر آجائے' ایسے ہی اگر عور تیں بھی نصیحت کرتے ہوئے اللہ عور تیں بھی نصیحت کرتے ہوئے اللہ عور تیں بھی نصیحت نہ قبول کرنے کی کی ناراضگی اور اس کے عقاب سے ڈرانا چاہئے' بلکہ نصیحت نہ قبول کرنے کی صورت میں ان کا بائیکاٹ کرنا اور اس کے ساتھ مناسب تادیبی کاروائی کرنا بھی ضروری ہے' کیونکہ یمی باہمی تعاون اور امر بالمعروف و نہی عن المنکر کا تقاضا ہے جے اللہ تعالیٰ ہے' کیونکہ یمی باہمی تعاون اور امر بالمعروف و نہی عن المنکر کا تقاضا ہے جے اللہ تعالیٰ

نے اپنے بندوں پر واجب قرار دیا ہے' اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے:

﴿ وَٱلْمُوْمِدُونَ وَٱلْمُوْمِنَتُ بَعْضُمُ اَوَلِياَهُ بَعْضُ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُقِيمُونَ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَيُوْتُونَ الزّكُوةَ وَيُطِيعُونَ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَاللّهِ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُقِيمُونَ اللّهَ عَزِيثُ حَرَيمُهُ اللّهُ عَزِيثُ اللّه عَزِيثُ حَرَيمُهُ اللّهُ عَزِيثُ اللّه عَزِيثُ حَرَيمُهُ اللهُ اللّهُ عَزِيثُ اللّه وسرے كه مدكار بين سي بهلى بات كا محكم ويت اور برى بات سے روكتے بين اور نماز قائم كرتے بين اور زكوة ويت بين اور الله اور الله اور الله ور الله عليه وسلم في الله عليه وسلم في ارشاد فرايا :

ور جي صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرايا :

درجب تمهارے نيچ سات سال كه موجا عين تو انسين نماز يراضي كا حكم دو' اور ور اور اور

دس سال کی عمر میں نمازنہ پڑھیں تو انہیں مارو اور ان کے بستر علیحدہ کردو" مذکورہ حدیث میں جب سات سال کے بچوں اور بچیوں کو نماز کا حکم' اور دس برس کی عمر میں نمازچھوڑنے پر مارنے کا حکم دیا جا رہا ہے تو بالغ شخص کو نماز کا حکم دینا' نیز سستی و کو تاہی پر نصیحت کرتے ہوئے اس کے ساتھ مناسب تادیبی کاروائی کرنا نیز سستی و اجب ہوگا۔

آپس میں حق بات کی تلقین اور حق کی راہ میں پیش آمدہ مصائب پر صبرو تخل ضروری ہے'کیونکہ اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے :

﴿ وَٱلْعَصْرِ ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَقِي خُسَرٍ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيلُواْ الصَّرِيكِ السَّالَ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيلُواْ الصَّالِحَتِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَّارِ ﴾ (مورة العصر: ١-٣)

قتم ہے عصر کے وقت کی میشک سارے انسان گھاٹے میں ہیں مگروہ لوگ جو ایمان لائے 'اچھے کام کئے اور ایک دو سرے کو حق پر چلنے کی اور مصیبت میں صبر کرنے کی تلقین کرتے رہے۔

اور جو شخص بالغ ہو جانے کے بعد نماز نہ پڑھے اور نہ ہی نصیحت قبول کرے ' قو اس کا معالمہ شرعی عدالت میں پیش کیا جائے گا' ٹاکہ اس سے قوبہ کرائی جائے 'اگر توبہ کرکے راہ راست پر آجا تا ہے تو ٹھیک ' ورنہ اسے قتل کر دیا جائے گا' دعاہے کہ اللہ تعالی مسلمانوں کے حالات درست فرمائے ' انہیں دین کی سمجھ دے ' نیکی و تقویٰ کے کاموں میں ایک دو سرے کی مدد کرنے ' بھلی بات کا تھم دیے ' بری بات سے روکئے ' حق بات کی تلقین اور راہ حق میں پیش آمدہ مصائب پر صبر کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ سوال ۲۱ :

بعض لوگ گاڑی وغیرہ کے حادثے سے دو چار ہونے کے سبب چند دنوں کے لئے اپنادماغی توازن کھو بیٹھتے ہیں' یا ان پر بیبوش طاری رہتی ہے'کیا ہوش و حواس درست ہو جانے کے بعد ایسے لوگوں پر فوت شدہ نمازوں کی قضا واجب ہے؟

# جواب :

اگرید کیفیت تین دن یا اس سے کم مدت کے لیے ہو ' تو نماز کی قضا واجب ہے ' کیونکہ مذکورہ مدت کی بہوثی نیند کے مشابہ ہے اور نیند قضاسے مانع نہیں 'جیسا کہ صحابہ مرام رضی اللہ عنهم کی ایک جماعت کے بارے میں منقول ہے کہ وہ تین دن سے کم مدت کے لیے بہوشی کے شکار ہوئے اور فوت شدہ نمازوں کی قضا کی۔ کیکن اگریہ کیفیت تین دن سے زیادہ مدت کے لیے ہو تو فوت شدہ نمازوں کی قضا نہیں' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے :

"تین قتم کے لوگوں سے قلم کو روک لیا گیا ہے: سونے والا یہاں تک کہ بیدار ہو جائے ' بچر یہاں تک کہ اس کے ہوش و حواس درست ہو جائیں "

اور مذکورہ مدت کی بہوشی جنون (پاگل بن) کے مشابہ ہے' کیونکہ دونوں صور توں میں عقل زائل ہوتی ہے' واللہ ولی التوفیق۔

سوال ۱۷:

بہت سے مریض نماز کی ادائیگی میں سستی برتے ہیں اور کہتے ہیں کہ شفایاب ہونے کے بعد قضا کر لیس گے' اور بعض پاکی و طمارت پر قادر نہ ہونے کا بہانہ بناتے ہیں' ایسے لوگوں کو آپ کیا تھیجت فرماتے ہیں؟

جواب :

جب تک ہوش و حواس درست ہوں تو محض اس دلیل ہے کہ طمارت حاصل کرنے پر فدرت نہیں' بیاری نماز کی ادائیگی ہے مانع نہیں ہے' بلکہ مریض پر اپنی طاقت کے مطابق نماز ادا کرناواجب ہے' پانی ہے طمارت حاصل کر سکتا ہے تو پانی ہے طمارت حاصل کر سکتا ہے تو پانی ہے طمارت حاصل کرے' ورثہ تیم کرکے نماز پڑھے' نیز نماز کے وقت جسم اور لباس سے ناپاکی دھل لے' یا پاک و صاف کیڑے بدل لے' اگر نجاست دھلنے یا پاک کپڑے بدل نے کی بھی طاقت نہیں تو اپنی اس حالت میں نماز پڑھ لے' اللہ تعالی کا ارشاد ہے : بدلنے کی بھی طاقت نہیں تو اپنی اس حالت میں نماز پڑھ لے' اللہ تعالی کا ارشاد ہے : بدلنے کی بھی طاقت نہیں تو اپنی اس حالت میں نماز پڑھ لے' اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

ا بن طاقت کے مطابق اللہ سے ڈرتے رہو۔

اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا :

"جب میں تمہیں کسی بات کا حکم دوں تو اے اپنی طاقت کے مطابق بجالاؤ" (متفق علیہ)

ایسے ہی جب عمران بن حصین رضی اللہ عنہ نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے اپنی باری کا شکوہ کیاتو آپ نے انہیں تھم دیتے ہوئے فرمایا :

"نماز کھڑے ہوکر پڑھا کرو'اگر کھڑے نہیں ہو سکتے تو بیٹھ کر'اور بیٹھ بھی نہیں سکتے توکروٹ کے بل"

یہ صحیح بخاری کی روایت ہے' اس حدیث کو نسائی نے بھی صیح کے سند کے ساتھ روایت کیا ہے جس میں اتااضافہ ہے :

"اگر کروٹ کے بل بھی طاقت نہیں تو چیت لیٹ کر"

سوال ۱۸:

ایک شخص نے جان بوجھ کر ایک یا ایک سے زیادہ وقت کی نمازیں چھوڑ دیں' مگر بعد میں اس نے اللہ تعالیٰ کی توفیق سے سچی توبہ کرلی' کیا وہ چھوڑی ہوئی نمازوں کی قضا کرے؟

# جواب :

علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق جان بوجھ کر چھوڑی ہوئی نمازوں کی قضا ضروری نہیں' کیونکہ جان بوجھ کر نماز چھوڑنے والا دائرہ اسلام سے خارج ہوکر کافروں کے زمرہ میں آ جاتا ہے' اور کافر کو اسلام لانے کے بعد حالت کفر کی چھوڑی ہوئی نمازوں کی قضانہیں کرناہے' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشادہے:

"آدی کے اور کفرو شرک کے درمیان نماز چھو ڑنے کا فرق ہے" (صحیح مسلم)

ایک دو سری حدیث میں آپ نے ارشاد فرمایا:

"جهارے اور ان (کافروں) کے درمیان نماز کا فرق ہے' تو جس نے نماز چھوڑ دی اس نے کفرکیا" (مسند احمد و سنن اربعہ ' بروایت بریدہ بن حصیب ہواٹیہ )

وی اس سے سریو (سند ایم یہ وہ کفرسے نکل کراسلام میں داخل ہوئے حالت کفر کی سیب بوری میں اخلی ہوئے حالت کفر کی چھو ڈی ہوئی نمازوں کی قضا کا حکم نہیں دیا 'اور نہ ہی صحابہ کرام نے مرتدین کو دوبارہ اسلام میں واپس ہونے کے بعد حالت ارتداد کی چھو ڈی ہوئی نمازوں کی قضا کا حکم دیا 'لیکن جان بوجھ کر نماز چھو ڈنے والا اگر نماز کے وجوب کا محکر نہیں تو قضا کرنے میں کوئی حرج نہیں '
یو نکہ اس میں احتیاط نیز اختلاف سے نجات ہے 'جیسا کہ اکثر اہل علم اس شخص کو نماز چھو ڈنے پر کافر نہیں گردانتے جو نماز کے وجوب کا قائل ہو' واللہ ولی التوفیق۔

## سوال 19 :

بعض لوگ کہتے ہیں کہ اگر اول وقت پر اذان نہیں دی گئی تو بعد ہیں اذان دینے کی کوئی ضرورت نہیں 'کیونکہ اذان دینے کا مقصد لوگوں کو نماز کے وقت کی اطلاع دینا ہے' اس بارے میں آپ کی کیا رائے ہے؟ اور کیا صحراء و بیابان میں تنما شخص کے لیے اذان دینامشروع ہے؟

### جواب :

جہاں بہت سارے موذن موجود ہوں جن کی اذان سے مقصد حاصل ہوگیا ہو' وہاں اگر کسی موذن نے اول وقت پر اذان نہیں دی تو بعد میں اذان دینا اس کے لئے مشروع نہیں' ہال معمولی تاخیر کی صورت میں اذان دی جاسکتی ہے۔

البتہ اگر شرییں اس کے علاوہ کوئی دو سرا موذن نہیں ہے تو الی حالت میں کچھ در بہی سے سمی 'اذان دینا واجب ہے 'کیو نکہ اذان دینا فرض کفایہ ہے 'اور جب اس کے علاوہ کوئی دو سرا اذان دینے والا نہیں تو یہ ذمہ داری اس کے اوپر واجب ہے 'نیز اس لیے بھی اس صورت میں اذان دینا ضروری ہے کہ عام طور پر لوگوں کو اذان کا انظار رہتا ہے۔

رہامسافر تواس کے لئے اذان دینامشروع ہے 'چاہے وہ اکیلائی کیوں نہ ہو 'جیسا کہ صحیح حدیث سے ثابت ہے کہ ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ نے ایک شخص کو حکم دیتے ہوئے فرمایا : جب تو صحراو بیابان میں ہویا اپنی بکریوں میں ہو تو بلند آواز سے اذاان دے لیا کر' کیو نکہ موذان کی آواز جس جس مخلوق نے ساخواہ انسان ہویا جن یا کوئی اور مخلوق ' وہ سب کے سب قیامت کے دن اس کے لیے گوائی دیں گے۔ ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ نے اس روایت کو مرفوع قرار دیا ہے۔ نیز مسافر کے لیے اذان دینا اس لئے بھی مشروع ہے کہ اذان کی مشروعیت اور اس کی افادیت کے سلسلہ میں وار دتمام حدیثیں عام ہیں۔

سوال ۲۰:

کیا صرف عور تول کے لیے خواہ سفر میں ہوں یا حضر میں ' تنمایا باجماعت نماز پڑھنے کے لئے اذان اور ا قامت مشروع ہے؟

جواب :

عور تول کے لیے اذان اور اقامت مشروع نہیں 'خواہ سفر میں ہوں یا حضر میں ' بلکہ اذان اور اقامت مردوں کے لیے خاص ہے 'جیسا کہ نبی مالیّ کی صحیح حدیثوں سے ثابت ہے۔

#### موال ۲۱:

کسی تنها شخص نے یا کسی جماعت نے بھول کر بلا اقامت نماز پڑھ لی' تو کیا اس سے نماز متاثر ہوگی؟

#### جواب :

جونماز بھول کربلاا قامت پڑھی جائے وہ درست ہے 'خواہ کسی تناشخص نے پڑھی ہویا کسی جماعت نے 'اسی طرح اگر بلااذان کے نماز پڑھی جائے تب بھی نماز درست ہے 'گر جن سے اذان اور اقامت چھوٹی ہے انہیں اللہ سے توبہ کرنی جاہئے 'کیونکہ اذان اور اقامت فرض کفایہ اور اصل نماز سے خارج ہیں 'اور فرض کفایہ کا حکم یہ ہے کہ اگر بعض نے اسے انجام دے دیا تو باقی لوگوں سے یہ ذمہ داری ساقط ہو جائے گی 'اور اگر سب نے چھوڑ دیا تو سب کے سب گنگار ہوں گے 'پس اذان اور اقامت کا بھی کہی تھم ہے 'اگر کسی نے انہیں انجام دے دیا تو باقی لوگوں سے ان کاوجو ب اور گناہ ساقط ہو جائے گا'خواہ وہ سفر نے انہیں انجام دے دیا تو باقی لوگوں سے ان کاوجو ب اور گناہ ساقط ہو جائے گا'خواہ وہ سفر میں ہوں یا حضر میں 'شہر میں ہوں یا گاؤں اور دیہات میں 'دعاہے کہ اللہ تعالیٰ تمام مسلمانوں کو اپنی مرضی کے مطابق عمل کرنے کی توفیق دے (آمین)

# سوال ۲۲:

فَجْرِ کَى اذان مِیں "المصَّلُوةُ خَيتُوَ مِنَ النَّوُم " كُفَى كَى كَيادليل ہے؟ نيز بعض لوگ اذان مِیں "حَتَّى عَلَىٰ خَيتُو اللَّعَمَل" كا اضافہ كرتے ہیں- كيا شربیت میں اس کی كوئی اصل ہے؟

### جواب :

نبی صلی اللہ علیہ و سلم سے ثابت ہے کہ آپ نے بلال اور ابو محذورہ رضی اللہ

عنها كو فجرى اذان مين "اَلصَّه لمؤةً حَيْرٌ مِن النَّوْم" كَيْحَ كَاحَكُم ويا تَفَا 'اور انس رضى اللَّه عنه سه روايت به كه انهول نے فرمایا : فجرى اذان مين "اَلصَّه لمؤةً حَيْرٌ مِنَ اللَّه عنه سه روايت به كم انهول نے فرمایا : فجرى اذان مين "اَلصَّه لمؤةً حَيْرٌ مِنَ

علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق سے کلمات اس اذان میں کھے جائیں گے جو صبح صادق کے طلوع ہونے کے وقت دی جاتی ہے 'اور اقامت کی بہ نسبت یمی اذان اول اور اقامت اذان ثانی ہے 'جیسا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے :

"ہردو اذانوں کے درمیان نمازہے"

صیح بخاری میں عائشہ رضی اللہ عنما سے بھی اس مفہوم کی ایک حدیث مروی ہے۔

رہااذان میں بعض شیعوں کا" حَتَّی عَلیٰ حَیْرِالْعُمَلَ" کااضافہ کرنا 'تو یہ سرا سریدعت ہے' احادیث صحیحہ میں اس کی کوئی اصل نہیں 'وعاہے کہ اللہ تعالیٰ انہیں اور تمام مسلمانوں کو سنت نبوی کی اتباع کرنے اور اس پر مضبوطی کے ساتھ کاربند رہنے کی توفیق دے' یمی راہ نجات اور سعادت کے حصول کاذر لیجہ ہے۔واللہ ولی التوفیق۔

سوال ۲۳:

حدیث میں وارد ہے کہ نماز کسوف کے لئے "الصلاۃ جامعہ" کہ کر منادی کی جائے کیا یہ کلمہ ایک بار کہا جائے یا بار بار کہنا مشروع ہے؟ اور اگر تحرار مشروع ہے تواس کی کیاحدہے؟

جواب :

نبی صلی الله علیه وسلم سے تابت ہے کہ آپ نے نماز کسوف کے لئے "الصلاة

جامعہ "كمه كر منادى كرنے كا تحكم ديا ہے "سنت بيہ ہے كه منادى كرنے والا اس كلمه كو بار بار دہرائے "يمال تك كه اسے يقين ہو جائے كه لوگوں نے من ليا ہے- ہمارے علم كے مطابق اس كى كوكى حد متعين نہيں واللہ ولى التوفيق-

سوال ۲۴:

بہت سے لوگ سترہ کے معالمہ میں شدت برتے ہیں' یہاں تک کہ مسجد میں داخل ہونے کے بعد اگر انہیں سترہ بنانے کے لئے کوئی ستون خالی نہ ملا تو انتظار میں ٹھمرے رہتے ہیں' اور بغیر سترہ کے نماز پڑھنے والے پر نکیر کرتے ہیں' جب کہ بعض لوگ ان کے بر عکس سترہ کے معالمہ میں سستی برتے ہیں' اس سلمہ میں حق بات کیا ہے؟ اور اگر سترہ رکھنے کے لئے کوئی چیز نہ ملے تو کیا کیر سترہ کے قائم مقام ہو سکتی ہے؟ اور کیا شریعت میں اس کی کوئی دلیل ہے؟

جواب :

سترہ رکھ کر نماز پڑھنا واجب نہیں بلکہ سنت موکدہ ہے' اگر کوئی چیز گاڑنے کے لئے نہ ملے تو ککیر تھینچ لینا کافی ہے' اور اس کی دلیل درج ذیل احادیث ہیں' چنانچہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے:

''جب تم میں سے کوئی نماز پڑھے تو سامنے سترہ رکھ لے اور اس سے قریب ہوکر نماز پڑھے'' (سنن ابو داؤد بسند صیح)

ایک دو سری حدیث میں آپ کاار شاد ہے:

"نمازی کے سامنے اگر کجاوہ کی آخری لکڑی کے مانند کوئی چیز نہ ہو تو اس کی

نماز کو عورت 'گدھااور کالا کتاسا منے ہے گذر کر کاٹ دیتے ہیں" (صحیح مسلم) ایک تیسری حدیث میں آپ نے ارشاد فرمایا:

"بب تم میں سے کوئی شخص نماز پڑھے تو اپنے سامنے کوئی چیز رکھ لے' اگر پچھ نہ پائے تو لا تھی ہی گاڑ لے' اور اگریہ بھی نہ ہو سکے تو ایک کیسرہی تھینج دے' پچرسامنے سے کسی چیز کے گذرنے پر اسے کوئی نقصان نہیں ہوگا" (مند احمد اور ابن ماجہ سنہ حسن)

حافظ ابن حجر- رحمہ اللہ - بلوغ المرام میں فرماتے ہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے واضح کا بنت کی واضح کا بنتے کہ آپ نے بعض او قات بغیر سترہ کے نماز پڑھی ہے 'جو اس بات کی واضح دلیل ہے کہ سترہ رکھناواجب نہیں۔

البتہ مجد حرام کی نماز اس تھم سے مستشیٰ ہے 'مجد حرام میں نماز پڑھنے والے کو سترہ رکھنے کی ضرورت نہیں 'جیسا کہ عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنما سے ثابت ہے کہ وہ مجد حرام میں بلا سترہ کے نماز پڑھتے تھے اور طواف کرنے والے ان کے سامنے سے گذرتے رہتے تھے 'ای طرح نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی اس مفہوم کی ایک حدیث مروی ہے مگر اس کی سند ضعیف ہے۔ سترہ کی مشروعیت مسجد حرام میں اس لئے بھی ساقط ہے کہ مجد حرام میں عمواً بھیڑ بھاڑ ہوتی ہے اور نمازی کے آگے سے گذرنے سے بچنا ناممن ہوتا ہے 'نیز بھیڑ بھاڑ کے او قات میں مسجد نبوی اور دیگر مجدوں کا بھی بی تھم ہے 'اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ فَأَنَّقُواْ اللَّهَ مَا ٱستَطَعْتُمْ ﴾

ا پی طاقت کے مطابق اللہ سے ڈرتے رہو۔ اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: ''جب میں تہیں کسی بات کا حکم دول تو اے اپنی طاقت کے مطابق بجالاؤ'' (متفق علیہ)

سوال ۲۵ :

بہت سے لوگوں کو دیکھا جاتا ہے کہ نماز میں بحالت قیام اپنے ہاتھوں کو ناف کے نیچے باندھتے ہیں اور ناف کے نیچے باندھتے ہیں اور بعض لوگ سینے کے اوپر رکھتے ہیں اور ناف کے نیچے باندھتے والوں پر سخت کلیر کرتے ہیں 'اور بعض داڑھی کے نیچے باندھتے ہیں 'نیس 'بلکہ لٹکائے رکھتے ہیں 'تواس مسللہ میں صحیح کیا ہے؟

جواب :

افضل میہ ہے کہ نماز میں بحالت قیام رکوع کے پہلے اور رکوع کے بعد دائیں ہم جھلی کو بائیں ہم جھلی پر رکھ کر سینہ پر باندھا جائے 'جیسا کہ وائل بن حجر' قبیصہ بن ہلب طائی اور سل بن سعد ساعدی رضی اللہ عنهم کی حدیثوں سے ثابت ہوتا ہے۔
ربی بات ناف کے پنچ ہاتھ باندھنے کی ' تو اس سلسلہ میں علی رضی اللہ عنہ سے ایک ضعیف حدیث مروی ہے 'مگر داڑھی کے پنچ ہاتھ باندھنا' یا لئکائے رکھنا خلاف سنت ہے 'واللہ ولی التوفیق۔

سوال ۲۶ :

بہت ہے لوگ جلسہ استراحت کا اہتمام کرتے ہیں اور اگر کسی نے نہ کیا تو اس پر اعتراض کرتے ہیں' تو اس کا حکم کیا ہے؟ اور کیا بیہ منفرد کی طرح امام اور

# مقتدی کے لئے بھی مشروع ہے؟

#### جواب :

جلسہ استراحت امام 'مقتدی اور منفرد سب کے لئے مستحب ہے 'اور یہ دونوں سجدوں کے بعد ایک بلکا سا جلسہ ہے جس کی مقدار وہی ہے جو دونوں سجدول کے درمیان کے جلسہ کی ہے 'اس میں کوئی ذکرو دعا مشروع نہیں 'اگر کسی نے نہیں بھی کیا تو کوئی حرج نہیں 'جلسہ استراحت کے سلسلہ میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے متعدد احادیث وارد ہیں جو مالک بن حویرث 'ابو حمید ساعدی اور صحابہ رضی اللہ عنهم کی ایک جماعت سے مروی ہیں 'واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ۲۷:

ہوائی جہاز میں نماز ادا کرنے کا طریقہ کیا ہے؟ اور کیا جہاز میں اول وقت پر نماز پڑھنا افضل ہے یا ہوائی اڈہ پر پہنچنے کا انتظار کرنا' اگر نماز کے آخر وقت میں جہاز کے پہنچنے کی امید ہو؟

#### جواب :

ہوائی جہاز کے سفر میں جب نماز کاوقت ہو جائے تو حسب استطاعت نماز ادا کر لیٹا واجب ہے' اگر جہاز میں کوئی ایسی جگہ میسرہے جہاں قیام اور رکوع و مجود کے ساتھ نماز اداکی جاسکتی ہے تو ٹھیک' ورنہ بیٹھ کراشاروں سے رکوع و مجود کرتے ہوئے نماز پڑھی جائے گی' جیساکہ اللہ تعالیٰ کاارشادہے:

﴿ فَأَنَّهُ وَا ٱللَّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ ﴾

ا بی طانت بھراللہ سے ڈرتے رہو۔

اور نبی صلی الله علیه وسلم نے عمران بن حصین رضی الله عنه سے ان کی بیاری کی حالت میں فرمایا:

'' کھڑے ہو کر نماز پڑھو' کھڑے نہیں ہو سکتے تو بیٹھ کر' اور بیٹھ بھی نہیں سکتے تو کروٹ کے بل"

اس حدیث کو امام بخاری نے اپنی صحیح میں اور امام نسائی نے صحیح سند کے ساتھ روایت کیاہے اور نسائی نے اتنااضافہ کیاہے :

"اور اگر کروٹ کے بل نہ ہو سکے تو حیت لیٹ کر"

افضل میہ ہے کہ ہوائی جہاز میں اول وقت پر نماز ادا کرلی جائے 'لیکن اگر کسی نے ہوائی اور کسی اور کسی کے ہوائی اور کشی کوئی حرج نہیں 'کیونکہ اس سلسلہ میں دلائل عام ہیں۔ میں حکم موٹر' ٹرین اور کشتی وغیرہ کا بھی ہے' واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ۲۸ :

بہت ہے لوگ نماز میں بکثرت لغو کام اور حرکتیں کرتے رہتے ہیں ' تو کیا نماز کے باطل ہونے کے لئے حرکت کی کوئی حد متعین ہے؟ اور بعض لوگ لگا تار تین حرکت کرنے سے نماز کو باطل قرار دیتے ہیں ' تو کیا اس تحدید کی کوئی اصل ہے؟ اور جو لوگ اپنی نمازوں میں بکثرت لغو کام کرتے ہیں انہیں آپ کیا نصیحت فرماتے ہیں؟

### جواب :

نماز میں اطمینان و سکون ملحوظ رکھنا نیز لغو کام سے اجتناب کرنا ہر مومن مرد و

عورت کے لئے ضروری ہے 'کیونکہ اطمینان و سکون نماز کا ایک رکن ہے 'جیسا کہ صحیحین میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے ایک شخص کو جس نے اپنی نماز میں اطمینان ملحوظ نہیں رکھانماز دہرانے کا حکم دیا 'پس نماز میں خشوع و خضوع اور حضور قلب ہر مسلمان مرد و عورت کے لئے مشروع ہے 'اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ قَدْ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾ سورة المومنون : ۲۱)
کامیاب ہوگئے وہ مومن جو اپنی نمازوں میں خشوع اختیار کرتے ہیں۔

نماز میں لباس اور داڑھی وغیرہ سے کھیلنا مکروہ ہے 'اور اگریہ فعل لگا تاراور کثرت سے ہو تو حرام اور نماز کے باطل ہونے کے لئے تین حرکتوں کی تحدید کرتے ہیں ان کا یہ قول ضعیف اور بے بنیاد ہے 'بلکہ یہ امر نمازی کا عقادیہ ہے کہ اس نے لگا تاراور کثرت سے حرکتیں کی ہیں تو ہے فرض نماز کی صورت میں نماز دہرانا ہو گا اور اللہ سے تو بہ کرنی ہوگ۔

ہر مسلمان مرد و عورت کے لئے میری نصیحت ہے کہ وہ نماز میں خشوع و خضوع کا اہتمام کریں ' نیز معمولی حرکت و عبث سے بھی اجتناب کریں ' کیونکہ نماز کی بڑی اہمیت ہے ' بید اسلام کا اہم ترین رکن ہے ' نیز قیامت کے دن بندوں سے سب سے پہلے اس کے متعلق پوچھ تاچھ ہوگی ' اللہ تمام مسلمانوں کو اپنی مرضی کے مطابق نماز اداکرنے کی توفیق عطا فرمائے۔
سوال ۲۹:

سجدے میں جاتے وقت پہلے دونوں ہاتھوں کا زمین پر رکھنا افضل ہے یا گھننوں کا؟ نیز اس مسئلہ میں وارد دونوں حدیثوں کے درمیان تطبیق کی کیا

صورت ہے؟

جواب :

علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق سجدہ میں جاتے وقت پہلے دونوں گھٹنوں کو زمین پر رکھنا ہی سنت ہے' بشرطیکہ اس کی استطاعت ہو' اور یمی جمہور کا قول ہے' جیسا کہ واکل بن حجر رضی اللہ عنہ کی حدیث سے' نیز اور اس مفہوم کی دیگر حدیثوں سے ثابت ہو آہے۔

ربی ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی حدیث ' تو یہ در حقیقت واکل بن مجر رضی اللہ عنہ کی حدیث کے مخالف نہیں ' بلکہ موافق ہے ' کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اس میں نمازی کو اونٹ کی طرح بیٹھنے ہے منع فرمایا ہے ' اور یہ معلوم ہے کہ ہاتھوں کو گھٹنوں سے پہلے زمین پر رکھنے ہی میں اونٹ کی مشابہت ہے ' رہا حدیث کے آخر میں آپ کا یہ ارشاد کہ '' ہاتھوں کو گھٹنوں سے پہلے رکھے '' تو قرین قیاس یہ ہے کہ بعض راویوں سے حدیث میں الٹ پھیر ہوگئ ہے ' اور درست عبارت یوں ہے '' گھٹنوں کو ہاتھوں سے بہلے رکھے ''

اس طرح ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی حدیث کا آخری حصہ پہلے حصہ کے موافق ہو جاتا ہے' اور حدیثوں کے درمیان سے تعارض دور ہو جاتا ہے' علامہ ابن قیم۔ رحمہ اللہ اپنی تماب ''زادالمعاد'' میں یمی توجیہ کی ہے۔

البتہ اگر کوئی فخص بیاری یا بڑھاپا کی وجہ سے زمین پر پہلے گھٹنوں کو رکھنے سے قاصر ہے تواس کے لئے ہاتھوں کو پہلے رکھنے میں کوئی حرج نہیں 'اللّٰہ تعالیٰ کاار شاد ہے :

﴿ فَأَنَقُواْ أَلِلَّهُ مَا أَسْتَطَعْتُمْ ﴾ (سورة التغابن: ١٦)

ا بی طاقت بھراللہ سے ڈرتے رہو-

اور نبی صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا:

'' جس چیز سے میں تمہیں روک دوں اس سے باز رہو' اور جس چیز کا حکم دول اسے اپنی طاقت کے مطابق بجالاو'' (متفق علیہ) واللہ ولی التوفیق۔

سوال ۳۰:

نماز میں کھکھارنے 'پھونکنے اور رونے کے بارے میں آپ کی کیا رائے ہے؟ اور کیاان چیزوں سے نماز باطل ہو جائے گی یا نہیں؟

#### جواب :

کھکھارنے 'چونکنے اور رونے سے نماز باطل نہیں ہوتی 'ضرورت پر ایبا کرنے میں کوئی حرج نہیں 'البتہ بلا ضرورت ایبا کرنا مکروہ ہے 'جیبا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ جب علی رضی اللہ عنہ آپ سے نماز کی حالت میں اجازت طلب کرتے تو آپ ان کے لئے کھکھارتے تھے۔

رہارونا' تواگریہ خشوع اور خشیت اللی کے سبب سے ہے تو نماز ہویا غیرنماز' یہ ہروفت کے لئے مشروع ہے' جیسا کہ نبی صلی اللہ علیہ و سلم سے ' ابو بکر و عمر فاروق سے نیز صحابہ کرام رضی اللہ عنهم کی ایک جماعت ' اور تا بعین عظام سے نماز میں رونا ثابت ہے۔

# سوال ۱۳۱ :

نمازی کے آگے سے گذرنے کا کیا تھم ہے؟ اور کیا اس سلسلہ میں حرم شریف کا بھم دو سری مسجدول سے مختلف ہے؟ اور قطع صلاۃ کا کیا مطلب ہے؟ نیز نمازی کے آگے سے اگر کالا کتا' یا عورت' یا گدھا گذر جائے تو کیا

اسے نماز لوٹانی ہوگی؟

جواب :

نمازی کے آگے ہے یا اس کے اور سترہ کے درمیان سے گذرناحرام ہے'نبی صلی اللّٰد علیہ وسلم کاارشاد ہے :

"نمازی کے آگے سے گذرنے والے کو اگر معلوم ہو جائے کہ یہ کتنا بڑا گناہ ہے تو چالیس سال تک اس کا نظار میں ٹھمرا رہنا نمازی کے آگے سے گذرنے سے بہتر ہوگا" (متفق علیہ)

نیز نمازی کے آگے سے بالغ عورت' یا گدھا' یا کالا کتا کے گذرنے سے نماز باطل ہو جائے گی' البتہ ان کے علاوہ کسی اور چیز کے گذرنے سے نماز باطل نہیں ہوگی' مگر ثواب کم ہو جائے گا'جیسا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے :

"جب کوئی شخص نماز پڑھے اور اپنے سامنے کجاوہ کی آخری لکڑی کی مانند کوئی چیز نه رکھے' تو اس کی نماز کو عورت' گدھا اور کالا کٹا گذر کا کاٹ دیتے ہیں" (صحیح مسلم بروایت ابو ذر رضی اللہ عنہ)

صیح مسلم ہی میں اس مفہوم کی ایک دو سری حدیث الو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے بھی مروی ہے 'گراس میں مطلق کتا کا ذکر ہے' کالے کتے کی قید نہیں 'اور اہل علم کے یہاں یہ قاعدہ ہے کہ مطلق کو مقید پر محمول کیا جائے گا۔

رہی بات مسجد حرام کی' تو اس میں نمازی کے آگے سے گذرنانہ تو حرام ہے اور نہ ہی کسی چیز کے گذرنانہ تو حرام ہوں ہی کسی چیز کے گذرنے سے نماز باطل ہوگی' خواہ وہ حدیث میں مذکور تین چیز سہوں یا ان کے علاوہ کوئی اور چیز ہو'کیونکہ مسجد حرام بھیڑ بھاڑکی جگہ ہے' وہاں نمازی کے

آگے سے گذرنے سے بچنانا ممکن ہے 'جیسا کہ اس سلسلہ میں ایک صریح حدیث بھی وارد ہے 'جو گرچہ ضعیف ہے گر عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنہ وغیرہ کے آثار سے اس کاضعف دور ہوجاتا ہے۔

نیز بھیٹر بھاڑ کے موقع پر یمی تھم مسجد نبوی اور دیگر مسجدوں کا بھی ہے' اللہ تعالیٰ کا

ارشاد ہے:

﴿ فَأَنْقُوا اللَّهَ مَا أُسْتَطَعْتُمْ ﴾ (سورة التخابن: ١٦)

ا بنی طاقت بھر اللہ سے ڈرتے رہو-

اور فرمایا :

﴿ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ (سورة البقره: ٢٨٦)

الله كسى نفس پراس كى طاقت سے زيادہ بوجھ نہيں ڈالٽا-

اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

''جس چیز سے میں شہیں روک دوں اس سے باز آجاؤ اور جس بات کا حکم دوں اسے اپنی طاقت کے مطابق بجالاؤ'' (متفق علیہ)

سوال ۳۲:

فرض نماز کے بعد ہاتھ اٹھا کر دعا مانگنے کے بارے میں آپ کی کیا رائے ہے؟ اور کیا اس سلسلہ میں فرض نماز کے درمیان اور نفل نماز کے درمیان کوئی فرق ہے؟

جواب:

دعا کے وقت ہاتھوں کا اٹھاناسنت اور قبولیت کاسبب ہے ، نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا

ارشاد ہے:

"تمهارا رب باحیا اور کرم نواز ہے 'جب اس کا بندہ اس کے سامنے اپنے باتھوں کو اٹھا تا ہے ' تو اسے خال واپس کرتے ہوئے اسے شرم محسوس ہوتی ہے"

اس حدیث کو امام ابو داؤد' ترندی' ابن ماجه اور حاکم نے سلمان فارسی رضی الله عنه کے طریق سے روایت کیاہے اور حاکم نے اسے صحیح قرار دیا ہے۔

ایک دوسری حدیث میں آپ صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا:

" در الله پاک ہے اور پاک چیز ہی قبول فرما آئے 'اور الله نے مومنوں کو وہی علیہ اللہ پاک ہے اور الله نے مومنوں کو وہی تھا مومنوں کو دہی اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينِ ءَامَنُوا كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقَنَكُمُ وَٱشْكُرُواْ لِلَّهِ إِن كُنتُهُ إِيَّاهُ تَعْبُدُونِ ﴾ كاراً المِقرة البقرة : ١٤٢١)

مومنو! تم بماری دی ہوئی پاک روزی کھاؤ اور الله کاشکرادا کرو اگرتم خالص الله کی بندگی کرتے ہو۔

اور فرمایا :

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِبَاتِ وَأَعْمَلُواْ صَلِحًا ۖ إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾

پنیمبرو! پاک چیز کھاؤ اور اچھے عمل کرتے رہو' بیٹک میں جو پچھ تم کرتے ہو اس سے باخبر ہوں۔ (سورۃ المومنون: ۵۱)

پھر آپ نے فرمایا:

"ایک شخص دور دراز کاسفر کرتا ہے ' بال پراگندہ اور جسم غبار آلود ہوتا ہے ' اپنے ہاتھوں کو آسان کی طرف اٹھا کراہے رب 'اے رب' کمہ کر دعا کرتا ہے ' گراس کی دعا کہاں ہے قبول ہو جب اس کا کھانا حرام 'اس کا پینا حرام 'اس کا بینا حرام 'اس کا بینا حرام 'اس کا بینا حرام 'اس کی پرورش ہوئی ہے '' (صحیح مسلم)

لیکن جن مقامات پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا کے لئے ہاتھوں کو نہیں اٹھایا
وہاں اٹھانا درست نہیں ہے 'جیسے بنج وقتہ فرض نمازوں کے بعد 'دونوں سجدوں کے
درمیان 'سلام پھیرنے ہے پہلے 'اور جعہ و عیدین کا خطبہ دیتے وقت 'ان جگہوں پر
آپ سے ہاتھ کا اٹھانا ثابت نہیں 'اور جمیں کسی کام کے کرنے اور نہ کرنے میں آپ
ہی کی افتدا کرنی ہوگی 'البتہ جعہ و عیدین کے خطبہ میں اگر استسقاء کے لئے دعا کرنا ہو تو
ہاتھوں کا اٹھانا مشروع ہے 'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے۔

ربی بات نقل نمازوں کی' تو میرے علم میں ان کے بعد دعا کے لئے ہاتھ اٹھانے میں کوئی حرج نہیں' کیونکہ اس سلسلہ میں وارد دلیلیں عام ہیں' مگرافضل ہے ہے کہ اس پر مداومت نہ کی جائے' کیونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ چیز ثابت نہیں اگر آپ نے ایسا کیا ہوتا ہوتی' آپ نے ایسا کیا ہوتا ہوتی' کیونکہ صحابہ کرام رضی اللہ علیم کے ذریعہ سے بات ضرور منقول ہوتی' کیونکہ صحابہ کرام رضی اللہ علیم نے آپ کے سفر و حضر کے تمام اقوال و افعال اور احوال و اوحال اور احوال و اوحال اور احوال و اوحال اور احوال و اوحال و او

رہی بیہ حدیث جو لوگول کے درمیان مشہور ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

"نماز' خشوع و تضرع اور ہاتھ اٹھا کراے رب 'اے رب کمہ کر دعاما تگنے کا نام ہے"

تو یہ حدیث ضعیف ہے 'جیسا کہ حافظ ابن رجب وغیرہ نے اس کو وضاحت کے ساتھ بیان کیا ہے 'واللہ ولی التوفیق۔

سوال ۳۳:

ہم نے بعض لوگوں کو بیہ کہتے ہوئے سا ہے کہ نماز کے بعد پیشانی پر لگی ہوئی مٹی کاجھاڑنا مکردہ ہے 'کیااس بات کی کوئی دلیل ہے؟

جواب :

ہمارے علم کے مطابق اس کی کوئی دلیل نہیں' البت سلام پھیرنے سے پہلے ایسا کرنا کروہ ہے' جیسا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ ایک دفعہ بارش کی رات میں جب آپ صبح کی نماز سے فارغ ہوئے تو دیکھا گیا کہ آپ کے چرہ پر پانی اور مٹی کے آثار ہیں' یہ اس بات کی واضح دلیل ہے کہ نماز سے فارغ ہونے سے پہلے پیشانی سے مٹی وغیرہ کانہ جھاڑنا افضل ہے۔

سوال ۴۳:

فرض نمازے سلام پھیرنے کے بعد مصافحہ کرنے کا کیا تھم ہے؟ کیا اس سلسلہ میں فرض نماز کے اور نفل نماز کے درمیان کوئی فرق ہے؟

جواب :

در اصل مصافحہ مسلمانوں کے لئے ملاقات کے وقت مشروع ہے 'نبی صلی اللہ علیہ وسلم جب صحابہ کرام رضی اللہ عنہ جب آپس میں ایک دو سرے سے ملتے تو مصافحہ کرتے تھے' انس رضی اللہ عنہ اور امام شبی میں ایک دو سرے سے ملتے تو مصافحہ کرتے تھے' انس رضی اللہ عنہ اور امام شبی رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ صحابہ کرام جب آپس میں ایک دو سرے سے ملتے تو مصافحہ کرتے' اور جب سفرسے واپس ہوتے تو معانقہ کرتے تھے۔

نیز تحیمین کی روایت ہے کہ طلحہ بن عبید اللہ رضی اللہ عنہ جو عشرۂ مبشرہ میں سے

ہیں جب اللہ تعالیٰ نے کعب بن مالک رضی اللہ عنہ کی توبہ قبول فرمائی تو یہ مسجد نبوی میں جب اللہ علیہ وسلم کے حلقہ سے اٹھے اور کعب بن مالک کی طرف بڑھے' اور انہیں توبہ کی قبولیت پر مبار کباد دیتے ہوئے ان سے مصافحہ کیا۔ مصافحہ کی سنت عہد نبوی اور اس کے بعد مسلمانوں کے درمیان مشہور و معروف رہی ہے۔

اور نبی صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا:

"جب دو مسلمان ملاقات کے وقت ایک دو سرے سے مصافحہ کرتے ہیں تو ان کے گناہ ان کے جسم سے اس طرح جھڑ جاتے ہیں جس طرح درخت سے پتے جھڑتے ہیں"

معجد میں یا صف میں ملاقات کے وقت مصافحہ کرنا مستحب ہے' اگر نماز سے پہلے مصافحہ نہیں کیا ہے تو بعد میں مصافحہ نہیں کیا ہے تو بعد میں مصافحہ نہیں کیا ہے تو بعد میں مصافحہ نہیں کیا ہے تا ہے اور اس پر عمل کرنا باہم الفت و محبت کے حصول اور بغض و عداوت کے خاتمہ کاسب ہے۔

البتہ فرض نمازے پہلے اگر مصافحہ نہیں کیا ہے تو اذکار مسنونہ سے فارغ ہونے کے بعد مصافحہ کرناورست ہے۔

جو لوگ فرض نمازے دو سرا سلام پھیرتے ہی مصافحہ کرنا شروع کر دیتے ہیں ان کے اس فعل کی میرے علم کے مطابق کوئی دلیل نہیں' بلکہ اس کا مکروہ ہونا ہی زیادہ قرین قیاس ہے' اور اس لئے بھی کہ نمازی کو اس وقت ان اذکار مسنونہ کا اہتمام کرنا چاہئے جو نمی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہیں۔

البتہ نفل نماز کے بعد فوراً مصافحہ کرنا درست ہے بشرطیکہ نماز سے پہلے مصافحہ نہ کیا ہو۔

## سوال ۵ ۳ :

فرض نماز کے بعد سنت پڑھنے کے لئے جگہ بدلنے کاکیا تھم ہے؟ کیااس کے مستحب ہونے کی کوئی دلیل ہے؟

#### جواب :

میرے علم کے مطابق اس سلسلہ میں کوئی صحیح حدیث وارد نہیں 'البتہ عبداللہ بن عررضی اللہ عنمااور بہت سے سلف ایسا کرتے تھے 'الحمد للہ مسلہ میں وسعت ہے 'نیز سنن ابی داؤد میں اس سے متعلق ایک ضعیف حدیث وارد ہے جسے عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنما اور دیگر سلف صالحین کے فعل سے تقویت مل جاتی ہے 'واللہ ول التوفیق۔

## سوال ۳۶:

فِجراور مغرب كَي فرض ممازول كَ بعد "الآبالُهُ إلااللَّهُ وَحُدَهُ لا شَريكَ لَهُ المُلكُ وَ لَهُ الْحَمُدُ وَحُدِينُ وَ يُمِيتُ وَ هُوَ عَلَى كُلَّ شَيْئٍ قَدِيْرٌ" لَهُ المُلكُ وَ لَهُ الْحَمُدُ يُحْيِي وَ يُمِيتُ وَ هُوَ عَلَى كُلَّ شَيْئٍ قَدِيْرٌ"

اس کو دس دس بار پڑھنے کی ترغیب آئی ہے'کیا اس سلسلہ میں وارد حدیثیں صحیح ہیں؟

#### جواب :

فخراور مغرب کی فرض نمازوں کے بعد ندکورہ بالا دعا کو دس دس بار پڑھنے کی مشروعیت نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی متعدد صحیح حدیثوں سے ثابت ہے' ہر مسلمان مرد و عورت کو ندکورہ دونوں نمازوں کے بعد سے دعا دیگر اذکار مسنونہ سے فارغ ہوکر پابندی سے پڑھنا چاہئے' وہ اذکار مسنونہ جو پانچوں نمازوں کے بعد پڑھے جاتے ہیں

# درج ذیل ہیں:

میں اللہ ہے بخشق جاہتا ہوں' میں اللہ ہے بخشق جاہتا ہوں' میں اللہ ہے بخشق جاہتا ہوں' اے اللہ ! تو سلامتی والا ہے اور بخصی سے سلامتی عاصل ہوتی ہے' تیری ذات بابر کت ہے اے عظمت و جلال والے! اللہ کے سوا کوئی معبود برحق نہیں' وہ اکیلا ہے' اس کا کوئی شریک نہیں' اس کی بادشاہت ہے اور اس کی تعریف' اور وہی ہر چیز پر قدرت رکھنے والا ہے' کوئی طاقت و قوت اللہ کی توفق کے بغیر کارگر نہیں' اللہ کے سوا کوئی معبود برحق نہیں' ہم اس کی عبادت کرتے ہیں' نعمت و فصل اس کا ہے اور اس کے لئے عمدہ تعریف ہے' اللہ کے سوا کوئی مبعود برحق نہیں' ہماری عبادت اس کے لئے عالص ہے اللہ کے سوا کوئی مبعود برحق نہیں' ہماری عبادت اس کے لئے خالص ہے اگرچہ کافروں کو ناگوار گئے' اے اللہ! جو تو دے اسے کوئی رو کئے والا نہیں' اور جو تو روک لے اس کوئی دینے والا نہیں' اور جس کا مال اور جو تو روک لے اس کا مال اور جو تو روک ہے اس کا مال

ایسے ہی ہر فرض نماز کے بعد اذکار مسنونہ سے فارغ ہوکر آیت الکری' "قل سواللہ احد" "قل اعوذ برب الناس" کا پڑھنا بھی مشروع ہے' مگر فجراور مغرب کی نماز کے بعد نیز سونے کے وقت ان سورتوں کا تین تین بار پڑھنا مستحب ہے' مگر فجرا مستحب ہے' جیسا کہ صحیح حدیثوں سے ثابت ہے۔

سوال ۲۳:

موجودہ دور میں بہت سے مسلمان 'یہاں تک کہ بعض اہل علم بھی جماعت کے ساتھ نماز ادا کرنے میں سستی برتتے ہیں 'اور دلیل میں یہ کہتے ہیں کہ بعض علماء جماعت کے وجوب کے قائل نہیں 'سوال یہ ہے کہ نماز باجماعت کا حکم کیاہے؟ اور ایسے لوگوں کے لئے آپ کیا نصیحت فرماتے ہیں؟

### جواب :

اہل علم کے صحیح ترین قول کے مطابق مبجد میں مسلمانوں کے ساتھ باجماعت نماز ادا کرنا ہر اس مرد پر واجب ہے جو اذان سنتا اور جماعت میں حاضر ہونے کی قدرت رکھتا ہو'نی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے :

''جو شخص اذان من کربلا کسی عذر کے مسجد نہ آئے تواس کی نماز نہیں'' اس حدیث کو امام ابن ماجہ' دار قطنی' ابن حبان اور حاکم نے صبح سند کے ساتھ روایت کماہے۔

عبدالله بن عباس رضی الله عنماہے اس حدیث میں مذکور "عذر" کے بارے میں پوچھا گیا کہ وہ کیاہے؟ توانہوں نے فرمایا: خوف یا مرض۔

صیح مسلم میں ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں ایک نابینا صحابی حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول! مجھے مسجد لے جانے والا کوئی نہیں' تو کیا میرے لئے اجازت ہے کہ میں اپنے گھر میں نماز پڑھ لیا کروں؟ آپ نے بوچھا : کیا تم اذان سنتے ہو؟ کہا : ہاں' آپ نے فرمایا : پھر تو مسجد میں آگر نماز پڑھو۔

اور تحیحین میں ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ ہی سے ایک دوسری روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

"میں نے ارادہ کیا کہ حکم دوں اور نماز قائم کی جائے اور کسی شخص کو مقرر کر دوں جو لوگوں کو لیے مقرر کر دوں جو لوگوں کو لیے کر جن کے ساتھ کنٹریوں کے گھے ہوں' ان لوگوں کے پاس جاؤں جو جماعت میں حاضر نہیں ہوتے اور ان کے ساتھ ہی ان کے گھروں کو آگ لگا دوں"

یہ ساری حدیثیں نیز اس مفہوم کی دیگر احادیث اس بات کی واضح دلیل ہیں کہ نماز باجماعت مردوں کے حق میں واجب ہے اور جماعت سے پیچھے رہنے والا عبر خاک سزا کا مستحق ہے' اگر مسجد میں جماعت کے ساتھ نماز ادا کرنا واجب نہ ہو یا تو جماعت سے پیچھے رہنا والا سزا کا مستحق نہ ہو یا۔

نیز مسجد میں جماعت کے ساتھ نماز ادا کرنا اس لئے واجب ہے کہ یہ دین اسلام کا ایک عظیم ظاہری شعار ہے اور مسلمانوں کے لئے باہمی تعارف الفت و محبت کے حصول اور بغض و عداوت کے خاتمہ کا سبب ہے۔ اور اس لئے بھی کہ جماعت سے پیچھے رہنا منافقوں کی مشابہت ہے 'پس ہر شخص پر جماعت کی پابندی واجب ہے 'اور اس سلسلہ میں کسی کے اختلاف کا کوئی اعتبار نہیں 'کیونکہ جو قول شرعی دلائل کے ظلاف ہو وہ متروک اور نا قابل اعتباد ہے 'اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ فَإِن نَنَزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْلَآخِرَ ذَلِكَ خَبُرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا﴾

(سورة النساء: ۵۹)

پس اگر تم کسی معاملہ میں باہم اختلاف کر بیٹھو تو اسے اللہ اور رسول کے حوالہ کر دو' اگر تم اللہ اور 'یوم آخرت پر ایمان رکھتے ہو' یہی بھتر اور انجام کے لحاظ سے اچھاہے۔

اور فرمایا :

﴿ وَمَا أَخَلَفْتُمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَكُكُمُهُۥ إِلَى ٱللَّهِ ﴾

(سورة الشوريٰ : ۱۰)

اور جس بات میں تمہارا اختلاف ہو جائے تو اس کا فیصلہ اللہ کے حوالے ہے۔

نیز صحیح مسلم میں عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے وہ کتے ہیں کہ ہمیں یاد ہے کہ منافق یا بیار کے علاوہ ہم میں سے کوئی شخص باجماعت نماز سے ہیجھیے نہیں رہتا تھا' یہاں تک کہ معذور شخص بھی دو آدمیوں کے کندھوں کے سہارے لایا جا يَا اور صف ميں كھڑا كر ديا جا يا تھا۔

یہ تھا صحابہ کرام رضی اللہ عنهم کا جماعت کی نماز کے لئے شوق و اہتمام کہ ان میں سے بیار اور معذور شخص بھی جماعت ہے بیچھے رہنا گوارا نہیں کریا تھا' بلکہ دو آدمیوں کے کندھوں کے سمارے لایا جاتا اور صف میں کھڑا کر دیا جاتا واللہ ولی

# سوال ۳۸ :

امام کے پیچیے قرأت کے سلسلہ میں علاء کی رائیں مختلف ہیں' اس سلسلہ میں صحیح کیا ہے؟ اور کیا مقتدی کے لئے سورہ فاتحہ پڑھنا واجب ہے؟ اور اگر امام اینی قرأت کے دوران سکتول کا اہتمام نہ کرے تو پھر مقتدی سورہ فاتحہ کب یر سے گا؟ اور کیا امام کے لئے سورہ فاتحہ سے فارغ ہونے کے بعد سکتہ کرنا مشروع ہے تاکہ مقتدی سورہ فاتحہ پڑھ لیں؟

### جواب :

درست بات سے کہ مقتدی کے لئے تمام نمازوں میں خواہ سری ہوں یا جری سورهٔ فاتحه پڑھناواجب ہے' کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی ہیہ حدیث عام ہے: "جو شخص سورهٔ فاتحه نه پیژههاس کی نماز نهیں" (متفق علیه)

اور وہ حدیث بھی جس میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابۂ کرام رضی اللہ عنهم

ہے دریافت فرمایا:

" شايدتم لوگ اين امام كي سيحي قرأت كرتے مو؟ لوگول في جواب ديا: ہاں' آپ نے فرمایا: سورہ فاتحہ کے علاوہ اور پھے نہ برعا کرو' کیونکہ جس نے سورهٔ فاتحه نهیں پڑھی اس کی نماز نہیں "(مند احمد بسند صحح) مشروع بیہ ہے کہ مقتدی سور ہ فاتحہ کو امام کی قرأت کے دوران سکتوں میں پڑھے'

اگر امام کی قرأت میں سکتوں کا اہتمام نہ ہو تو امام کی قرأت کے دوران ہی پڑھ لے' پھر خاموش ہو جائے۔

رہیں وہ دلیلیں جن سے امام کی قرآت کے وقت خاموش رہنے کاوجوب ثابت ہو آ ہے تو ان کے عموم سے سورہ فاتحہ کا حکم مستشنی ہے 'لیکن اگر کوئی مقتدی بھول کر' یا لاعلمی ہے' یا غیرواجب سمجھ کراہے جھوڑ دے توجمہور اہل علم کے نزدیک اس کے لئے امام کی قرأت کافی ہوگی اور نماز صحیح ہو جائے گی' اسی طرح اگر کوئی شخص بحالت رکوع جماعت میں شامل ہو تو اس کی بیر رکعت بوری ہو جائے گی اور سورہ فاتحہ کی قرأت كاوجوب اس سے ساقط ہوجائے گا كونكه اس نے قرأت كاوقت نہيں پايا 'جيسا کہ ابو بکرہ ثقفی رضی اللہ عنہ کی حدیث سے ثابت ہو تا ہے کہ ایک بار نبی صلی اللہ عليه وسلم ركوع ميں تھے'اتے ميں يہ آئے اور صف تك پنتي سے يملے بى انہول نے رکوع کر لیا' پھر صف میں شامل ہوئے' آپ نے سلام پھیرنے کے بعد انہیں نصیحت کرتے ہوئے فرمایا :

"الله تمهارے شوق کو زیادہ کرے مگر آئندہ ایسانہیں کرنا" (صحیح بخاری) اس واقعہ میں آپ نے انہیں صف میں پہنچنے سے پہلے رکوع میں جانے پر تنبیہہ فرمائی 'مگراس رکعت کی قضا کا تحکم نہیں دیا۔ ندکورہ بالا روایت ہے ہیہ بھی معلوم ہوا کہ جب کوئی شخص معجد میں داخل ہواور امام رکوع کی حالت میں ہو تو اے صف میں شامل ہونے سے پہلے رکوع نہیں کرنا چاہیۓ ' بلکہ اسے صبرو اطمینان کے ساتھ صف میں شامل ہونا چاہیۓ ' اگرچہ رکوع فوت ہو جائے ' کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے :

''جب نماز کے لئے آؤ تو سکون و و قار کے ساتھ چل کر آؤ' جو ملے پڑھ لو' اور جو چھوٹ جائے اسے یوری کرلو'' (متفق علیہ)

رہی ہے حدیث کہ ''جس کے لئے امام ہو تو امام کی قرآت' اس کی قرآت ہے '' تو ہے اہل علم کے نزدیک ضعیف اور نا قابل حجت ہے' اور اگر صحیح بھی مان لیس تو سور ہَ فاتحہ کی قرآت اس سے مستشنی ہوگی تاکہ حدیثوں کے در میان تطبیق ہو جائے۔

رہا امام کا سور کہ فاتحہ پڑھ لینے کے بعد مقتریوں کے لئے سکتہ کرنا' تو میرے علم کے مطابق اس سلسلہ میں کوئی حدیث ثابت نہیں' ان شاء اللہ مسکہ میں وسعت ہے' سکتہ کرے یا نہ کرے' دونوں صورتوں میں کوئی مضائقہ نہیں' میرے علم کے مطابق اس سلسلہ میں کوئی چیز ثابت نہیں ہے' البتہ آپ سے دو سکتے ثابت ہیں' ایک تحبیر تحریمہ کے بعد جس میں دعائے ثناء پڑھی جاتی ہے' اور دو سرا قرآت سے فارغ ہونے کے بعد اور رکوع جانے سے پہلے' اور یہ بلکا سا سکتہ ہے جو قرآت اور تحبیر کے درمیان فصل کرنے کے لئے ہو تا ہے' واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ۳۹:

صیح حدیث میں بیاز' یا لسن' یا گندنہ کھا کر مسجد آنے سے رو کا گیا ہے' کیا اس حکم میں عام حرام و بدبودار چیزیں مثلاً بیڑی سگریٹ وغیرہ بھی داخل ہیں؟ اور کیااس کا مطلب سے ہے کہ جس نے ان میں سے کوئی چیز استعال کرلی وہ جماعت سے پیچھے رہنے میں معذور ہے اور اس پر کوئی گناہ نہیں؟

جواب :

رسول الله صلی الله علیه و سلم سے ثابت ہے کہ آپ نے ارشاد فرمایا: ''جو شخص پیاز یا لہن کھائے وہ ہماری مسجد کے قریب ہر گزنہ آئے' بلکه وہ اپنے گھرمیں نماز پڑھ لے''

اور فرمایا:

"بینک فرشتوں کو ان چیزوں سے تکلیف ہوتی ہے جن سے انسانوں کو تکلیف ہوتی ہے"

اور ہربد بودار چیز خواہ وہ بیزی سگریٹ ہو' یا بغن کا پسینہ' یا اس کے علاوہ کوئی اور چیز جس سے بغل والے آدی کو تکلیف پہنچتی ہواس کا حکم وہی ہے جو پیاز اور نہسن کا ہے' ایسی حالت میں اس کا جماعت کے ساتھ نماز پڑھنا مکروہ و ممنوع ہے' یہاں تک کہ کوئی چیز استعمال کرکے اس بدبو کو دور کر دے' بلکہ استطاعت رکھنے کی صورت میں اس بدبو کا دور کرنا واجب ہے' ٹاکہ وہ جماعت کے ساتھ نماز ادا کر سکے۔

رہا بیڑی سگریٹ کا استعال تو یہ مطلق حرام ہے اور تمام او قات میں اس سے پر ہیز ضروری ہے' اس میں دینی' جسمانی اور مالی ہر طرح کے نقصانات موجود ہیں' اللّٰہ تعالٰیٰ تمام مسلمانوں کے حالات کی اصلاح فرمائے اور انہیں بھلائی کی توفیق دے۔

سوال ۲۳۰ :

صف کی ابتدا داکیں جانب سے کی جائے یا امام کے چھیے سے؟ اور کیا

دائیں اور بائیں دونوں جانب سے صف کااس طرح برابر ہونا ضروری ہے کہ اس کے لئے میہ کہا جائے کہ صفیں برابر کرلو' جیسا کہ بہت سے ائمہ کرتے ہیں؟

جواب :

صف کی ابتدا امام کے قریب جے سے کی جائے گی اور صف کا دایاں جانب اس کے بائیں جانب سے افضل ہے اگر صف کے دائیں جانب لوگ زیادہ ہیں تو کوئی حرج نہیں ، دونوں جانب میں توازن قائم کرنا خلاف سنت ہے ، البتہ صف بناتے وقت یہ خیال رکھنا ضروری ہے کہ جب پہلی صف مکمل ہو جائے تب دو سری صف ، اور جب دو سری صف کمل ہو جائے تب دو سری صف کمل ہو جائے مکمل ہو جائے تب تیسری صف بنائی جائے ، کیونکہ اگلی صف کے مکمل ہونے سے پہلے دو سری صف کا بنانا درست نہیں ہے ، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا بہی حکم ہے۔

سوال الهم:

متنفّل (نفل پڑھنے والے) کے بیچھے مفترض ( فرض پڑھنے والے) کی نماز کا کیا تھم ہے؟

جواب :

متنقل کے پیچیے مفترض کی نماز درست ہے'اس میں کوئی حرج نمیں' بی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے صلاۃ خوف کی بعض صورتوں میں ایک گردہ کو دو رکعت نماز پڑھائی اور سلام پھیرا' پھر دو سرے گردہ کو دو رکعت نماز پڑھائی اور سلام پھیرا' پہلی دو رکعت نفل ختی' اور دونوں کھیرا' پہلی دو رکعت نفل ختی' اور دونوں

صورتوں میں آپ کے پیچھے مقتدی مفترض تھے۔

اسی طرح تعجیمین میں معاذبن جبل رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ وہ عشاء کی نماز نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ پڑھتے ' پھراپی قوم کے پاس واپس جاکر دوبارہ انہیں کی نماز پڑھاتے تھے ' یہ نماز ان کے لئے نفل اور لوگوں کے لئے فرض ہوتی تھی۔

ای طرح اگر کوئی شخص رمضان میں اس وقت مسجد میں آئے جب تراویج کی نماز شروع ہو چکی ہوا ور اس نے عشاء کی نماز نہ پڑھی ہو' تو وہ عشاء کی نمیت سے جماعت میں شامل ہو جائے اور امام کے سلام پھیرنے کے بعد باقی رکعتیں پوری کرلے' ٹاکہ اس طرح اسے جماعت کی فضیلت حاصل ہو جائے۔

سوال ۲۴ :

صف کے پیچھے اکیلے کھڑے ہو کر نماز پڑھنے کا حکم کیا ہے؟ اور اگر کوئی شخص مسجد میں داخل ہو اور صف میں جگہ نہ پائے تو کیا کرے؟ اور کیا نابالغ نیچے کے ساتھ وہ صف بناسکتا ہے؟

جواب :

صف کے پیچھے اکیلے کھڑے ہو کر نماز پڑھنا باطل ہے 'نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے :

"صف کے پیچیے اکیلے کھڑے ہونے والے کی نماز نہیں"

آپ سے یہ بھی ثابت ہے کہ ایک بار ایک شخص نے صف کے پیچھے تنا کھڑے ہوکر نماز پڑھی 'جب آپ کو معلوم ہوا تواسے نماز دہرانے کا حکم دیا اور یہ نہیں پوچھا

کہ صف میں جگہ ملی یا نہیں۔ یہ واقعہ اس بات کی دلیل ہے کہ صف کے پیچھے تنا کھڑے ہونے والاصف میں جگہ پائے یا نہ پائے دونوں صورتوں میں اس کا حکم یکسال ہے' آکہ اس سلسلہ میں سستی و کابلی کاسد باب ہو جائے۔

البتہ اگر کوئی شخص اس وقت پہنچاجب امام رکوع میں ہے 'چنانچہ صف ہے پہلے اس نے رکوع کی شخص اس کے لئے کافی اس نے رکوع کرلیا 'چر سجدہ سے پہلے صف میں شامل ہو گیاتو یہ اس کے لئے کافی ہوگا' جیسا کہ صحیح بخاری میں ابوبکرہ ثقفی رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ وہ ایک بار نماز کے لئے اس وقت پہنچ جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم رکوع میں تھے'چنانچہ صف میں بہنچنے سے پہلے رکوع کرلیا' پھرصف میں شامل ہوئے' آپ نے سلام پھیرنے کے بعد انہیں نفیحت کرتے ہوئے فرمایا :

"الله تنهارے شوق کو زیادہ کرے مگر آئندہ ایسانہ کرنا"

اس واقعہ میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں اس رکعت کو لوٹانے کا حکم نہیں اِ-

کیکن اگر کوئی شخص اس وقت پنچ جب امام نماز کی حالت میں ہو اور صف میں اسے کمیں کوئی جگہ نہ سطے تو وہ انتظار کرے 'یمال تک کہ کوئی دو سرا شخص آجائے ' چاہے وہ سات سال یا اس سے زیادہ عمر کا بچہ ہی کیوں نہ ہو' پھراس کے ساتھ صف بنالے' ورنہ امام کے دائیں جانب کھڑا ہو جائے۔

یمی اس باب میں وارد تمام حدیثوں کاخلاصہ ہے ' دعاہے کہ اللہ تمام مسلمانوں کو دین کی سمجھ بوجھ عطا کرے ' نیز اس پر ثابت قدم رہنے کی توفیق بخشے۔ بیٹک وہ سننے والا اور قریب ہے۔

# سوال ۱۳۳۰ :

کیا امام کے لئے امامت کی نیت کرنا شرط ہے؟ اور اگر کوئی شخص مسجد میں داخل ہو اور کسی شخص کو نماز پڑھتا ہوا پائے تو کیا وہ اس کے ساتھ شامل ہو جائے؟ اور کیا مسبوق کی اقتدامیں نماز پڑھنا درست ہے؟

## جواب :

امامت کے لئے نیت شرط ہے 'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے: "اعمال کا دارو مدار نیتوں پر ہے' اور ہر شخص کے لئے وہی ہے جو اس نے نیت کی ہے"

اگر کوئی شخص معجد میں داخل ہو اور اس کی جماعت چھوٹ گئی ہو اور کسی دو سرے شخص کو تنمانماز پڑھتے ہوئے پائے 'تواس کے ساتھ مقتدی بن کرنماز پڑھنے میں کوئی حرج نہیں ' بلکہ یمی افضل ہے ' جیسا کہ ایک بار نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے نماز ختم ہوجانے کے بعد ایک شخص کو معجد میں داخل ہوتے ہوئے دیکھا تو فرمایا :

دکیا کوئی شخص ہے جو اس پر صدقہ کرے اور اس کے ساتھ نماز پڑھے ''

اییا کرنے سے دونوں کو جماعت کی فعنیلت حاصل ہو جائے گی' کئین جو نماز پڑھ چکاہے اس کے لئے میہ نماز نفل ہوگی-

. معاذبن جبل رضی اللہ عنہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ عشاء کی نماز پڑھتے' پھرا پی قوم کے پاس واپس جاکرا نہیں دوبارہ کی نماز پڑھاتے تھے' یہ نماز ان کے لئے نقل اور لاگوں کے لئے فرض ہوتی تھی' اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو جب معلوم ہوا تو آپنے اسے بر قرار رکھا۔ اسی طرح جس کی جماعت چھوٹ گئی ہو وہ جماعت کی نضیلت حاصل کرنے کے کئے مسبوق کی افتدا میں نماز پڑھ سکتا ہے 'اس میں کوئی حرج نہیں' اور مسبوق کے سلام پھیرنے کے بعد وہ اپنی باقی نماز پورے کرلے' کیونکہ اس سلسلہ میں وارد حدیثیں عام ہیں۔ اور یہ حکم تمام نمازوں کو عام ہے' کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے جب ابوذر رضی اللہ عنہ سے یہ ذکر کیا کہ آخری زمانہ میں ایسے امراء و حکام بوں گے جو نمازیں بے وقت پڑھیں گے تو انہیں حکم دیتے ہوئے فرمایا :

"تم نماز وقت پر پڑھ لیا کرنا ' پھراگر ان کے ساتھ نماز مل جائے تو ان کے ساتھ بھی پڑھ لینا ' یہ تمہارے لئے نفل ہو جائے گی ' مگرید نہ کمنا کہ میں نے تو نماز پڑھ لی ہے للذا اب میں نہیں پڑھتا ' واللہ ولی التوفیق۔

سوال ۱۲ م

مسبوق نے جو رکعتیں امام کے ساتھ پائی ہیں 'کیابیہ اس کی پہلی شار کی جائیں گی یا آخری ؟ مثال کے طور پر اگر چار رکعت والی نماز میں سے دو رکعتیں فوت ہوگئی ہوں توکیاوہ فوت شدہ دونوں رکعتوں میں سورہ فاتحہ کے علاوہ کوئی اور سورت بڑھے گا؟

جواب :

صیح بات یہ ہے کہ امام کے ساتھ مسبوق کو جتنی رکعتیں ملی ہیں وہ اس کی پہلی ، اور جنہیں وہ بعد میں قضا کرے گاوہ اس کی آخری شار کی جائیں گی 'اوریسی حکم تمام نمازوں کا ہے۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشادہے :

"جب نماز کھڑی ہو جائے تو سکون و و قار کے ساتھ چلو 'جو ملے اسے بڑھ لو'

اور جو چھوٹ جائے اسے بوری کرلو" (متفق علیہ)

بنا بریں چار رکعت والی نماز کی تیسری اور چوشی رکعت میں اور مغرب کی تیسری رکعت میں اور مغرب کی تیسری رکعت میں صرف سورہ فاتحہ پر اکتفاء کرنامتحب ہے 'جیسا کہ صحیحین میں ابو قادہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم ظهرو عصر کی پہلی دو رکعتوں میں سورہ فاتحہ کے ساتھ کوئی سورت بھی پڑھتے تھے اور پہلی رکعت کی قرائت دو سری کی بہ نسبت لمبی ہوتی تھی 'اور آخری دو رکعتوں میں صرف سورہ فاتحہ پڑھتے تھے۔

انیکن اگر کبھی کبھار ظہر کی تیسری اور چوتھی رکعت میں سورہ فاتحہ کے ساتھ کوئی سورت پڑھ لی جائے تو بھی درست ہے، صحیح مسلم میں ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، وہ بیان کرتے ہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم ظہر کی پہلی دو رکعتوں میں الم تنزیل السجدہ کے بقدر' اور آخری دو رکعتوں میں اس کی آدھی مقدار' نیز عصر کی پہلی دو رکعتوں میں ظہر کی آخری دو رکعتوں کے بقدر' اور عصر کی آخری دو رکعتوں میں اس کی آدھی مقدار تلاوت کرتے تھے۔

کیکن میہ حدیث اس بات پر محمول کی جائے گی کہ آپ ایسا کبھی کبھار کرتے تھے' آگہ دونوں حدیثوں کے درمیان تطبق ہو جائے'واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ۵ ۴ :

جمعہ کے دن بعض متجدوں میں اتنی بھیڑ ہوتی ہے کہ بعض لوگ امام کی اقتدا میں راستوں اور سڑکوں پر نماز پڑھتے ہیں' اس سلسلہ میں آپ کی کیا رائے ہے؟ نیز بھی تو نمازیوں کے اور متجد کے درمیان کوئی سڑک وغیرہ حائل ہوتی ہے' اور بھی کوئی فاصلہ نہیں ہوتا' کیا فدکورہ دونوں صورتوں میں حائل ہوتی ہے' اور بھی کوئی فاصلہ نہیں ہوتا' کیا فدکورہ دونوں صورتوں میں حکم یکساں ہے یا کوئی فرق ہے؟

#### جواب :

اگر صفیں مصل ہوں اور ان کے درمیان کوئی فاصلہ نہ ہو تو کوئی حرج نہیں' اسی طرح اگر مسجد کے باہر والے مقتدی اپنے آگے کی صفوں کو دیکھ رہے ہوں' یا تحبیر کی آواز سن رہے ہوں' تب بھی کوئی حرج نہیں' بھلے ہی ان کے درمیان کوئی سڑک وغیرہ حاکل ہو'کیونکہ جب وہ دیکھ کریا سن کرباسانی امام کی اقتدا کر سکتے ہیں تو جماعت کے ساتھ نماز پڑھنا واجب ہے۔ البتہ امام سے آگے کھڑے ہوکر نماز پڑھنا درست نہیں' کیونکہ یہ مقتدی کے کھڑے ہونے کی جگہ نہیں ہے' واللہ ولی التوفیق۔

## سوال ۲۲ :

اگر کوئی شخص امام کو رکوع کی حالت میں پائے تو اس وقت اس کے لئے کیا مشروع ہے؟ کیا رکعت پانے کے لئے امام کے رکوع سے اٹھنے سے پہلے اس کے لئے ''سبحان ربی العظیم'' کہنا شرط ہے؟

جواب :

مقتری نے امام کو رکوع کی حالت میں پالیا تو اس کی یہ رکعت پوری ہو جائے گی' بھلے ہی وہ امام کے رکوع سے اٹھنے سے پہلے "سجان ربی العظیم" نہ کہہ سکے 'کیونکہ نی صلی اللہ علیہ وسلم کی ہیر حدیث عام ہے:

"جس نے نمازی آیک رکعت پالی تواس نے نماز پال" (صحیح مسلم)

اور یہ معلوم ہے کہ رکوع پالینے سے رکعت پوری ہو جاتی ہے ' جیسا کہ صحح بخاری کی روایت ہے کہ ایک دن ابو بکرہ ' ثقفی رضی اللہ عنہ اس وقت مجد پنچ جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم رکوع میں سے ' چنانچہ صف میں پنچنے سے پہلے انہوں نے رکوع کرلیا' پھرصف میں شامل ہوئے۔ آپ نے سلام پھیرنے کے بعد انہیں تھیجت کرتے ہوئے فرمایا :

"الله تمهارے شوق کو زیادہ کرے مگر آئندہ ایسانہیں کرنا"

آپ نے انہیں صف میں پہنچنے سے پہلے رکوع میں جانے سے منع فرمایا ' مگر اس رکعت کی قضا کا حکم نہیں دیا۔

پس جو شخص امام کو رکوع کی حالت میں پائے وہ جب تک صف میں نہ پہنچ جائے رکوع نہ کرے 'واللہ ولی التوفیق-

سوال کے ہم:

بعض ائمہ معجد میں داخل ہونے والے کے رکعت پالینے کا انتظار کرتے ہیں' جبکہ بعض یہ کہتے ہیں کہ انتظار مشروع نہیں' اس مسلہ میں صحیح کیا ہے؟ جواب :

نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی اقتدا کرتے ہوئے تھوڑا ساانتظار کرلینا ہی درست ہے'

ناكه بعد ميں آنے والاصف ميں شامل ہو جائے۔ سوال ۴۸ :

جب کوئی شخص دویا دو سے زیادہ بچوں کی امامت کرے تو کیا انہیں اپنے بچھے کھڑا کرے یا اپنے دائیں؟ اور کیا بچوں کی صف بندی کے لئے بلوغت شرط ہے؟

جواب :

اگر ان بچوں کی عمر سات سال یا اس سے زیادہ ہے تو وہ انہیں بروں کی طرح اپنے پہتھے کھڑا کرے' اس طرح اگر ایک بچہ اور ایک بالغ شخص ہو' تب بھی وہ انہیں اپنے پیچھے ہی کھڑا کرے' کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے انس رضی اللہ عنہ کی نانی کی زیارت کے موقعہ پر جب انس اور ایک دو سرے بیٹیم بچے کو نماز پڑھائی تو ان دونوں کو اپنے پیچھے کھڑا کیا تھا' اس طرح انصار کے دو بیچے جابر اور جبار نے جب آپ کے ساتھ نماز اداکی تو انہیں بھی آپ نے اپنے پیچھے ہی کھڑا کیا تھا۔

البتہ اگر ایک ہی شخص ہو تو وہ امام کے دائیں جانب کھڑا ہو گاخواہ وہ بالغ ہویا بچہ' کیونکہ جب عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنما رات کی نماز میں آپ کے ہائیں جانب کھڑے ہوئے تو آپ نے انہیں گھماکراپنے دائیں جانب کھڑا کرلیا تھا۔

ای طرح انس رضی اللہ عنہ نے آپ کے ساتھ بعض نفل نماز پڑھی تو آپ نے انہیں بھی اپنے دائیں جانب ہی کھڑا کیا تھا۔

لیکن اگر عورت ہے تواہے بہرحال مرددل کے پیچھے ہی کھڑا ہوناہے 'خواہ ایک ہو یا ایک سے زیادہ 'کیونکہ عورت کے لئے امام کے ساتھ یا دیگر مردول کے ساتھ صف بنانا جائز نہیں' کیونکہ جب نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے انس رضی اللہ عنہ اور ایک یتیم بچہ کو نماز پڑھائی توانس کی ماں ام سلیم کو ان دونوں کے پیچھے کھڑا کیا تھا۔

سوال ۹ ۲۰:

بعض لوگوں کا کہنا ہے کہ پہلی جماعت ختم ہو جانے کے بعد مسجد میں دوسری جماعت قائم کرنا جائز نہیں' کیا اس قول کی کوئی اصل ہے؟ اور اس مسئلہ میں درست کیاہے؟

جواب :

میرے علم کے مطابق بیہ قول نہ درست ہے اور نہ شریعت مطہرہ میں اس کی کوئی اصل ہے 'بلکہ صبیح حدیث اس کے برخلاف دلالت کرتی ہے 'جیساکہ نبی مل ہیں کا رشاد ہے: ''جماعت کی نماز تنہا پڑھی جانے والی نماز سے ستائیس درجہ افضل ہے'' اور فرمایا:

"آدمی کی کسی کے ساتھ والی نماز'اس کی تنما نماز سے افضل ہے"

اسی طرح لوگوں کے نماز پڑھ لینے کے بعد جب آپ نے ایک شخص کو مسجد میں داخل ہوتے ہوئے دیکھا تو فرمایا :

''کیاکوئی شخص ہے جو اس پر صدقہ کرے اور اس کے ساتھ نماز پڑھے'' لیکن کسی مسلمان کے لئے جماعت کی نماز سے بیچھے رہنا جائز نہیں' بلکہ اس کے اوپر واجب ہے کہ اذان سنتے ہی اس کی طرف سبقت کرے۔

سوال ۵۰ :

نماز کے دوران امام کاوضو ٹوٹ جائے تو وہ کیا کرے؟ کیا وہ کسی کو اپنا قائم

مقام بنادے جولوگوں کی نماز مکمل کرائے؟ پاسب کی نماز باطل ہو جائے گی اور وہ از سرنو سسی کو نماز پڑھانے کا حکم دے؟ جواب :

ایی صورت میں امام کے لئے مشروع یہ ہے کہ وہ کسی کو اپنا قائم مقام بنادے جو لوگوں کی نماز مکمل کرائے 'جیسا کہ عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے کیا' جب نماز کی حالت میں انہیں نیزہ مارا گیاتو انہوں نے عبدالرجن بن عوف رضی اللہ عنہ کو اپنا قائم مقام بنا دیا اور انہوں نے لوگوں کی نماز مکمل کرائی 'اگر امام کسی کو آگے نہ بڑھا سکے تو لوگوں میں سے کسی کو خود آگے بڑھ کرباتی نماز پڑھا دینی چاہئے 'اور اگر لوگوں نے نئے سرے سے نماز پڑھ لی تب بھی کوئی حرج نہیں 'کیونکہ اس مسلہ میں اہل علم کا اختلاف ہے 'لیکن رائے کہی ہے کہ امام کسی کو آگے بڑھا دے 'جیسا کہ ابھی ہم نے عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کا فعل ذکر کیا ہے 'واللہ ولی التوفیق۔

## سوال ۵۱:

کیا امام کے ساتھ صرف سلام پالینے سے جماعت کی فضیلت حاصل ہو جائے گی یا اس کے لئے کم اذکم ایک رکعت کا پنا ضروری ہے؟ اور اگر چند لوگ مبحد میں اس وقت پنچیں جب امام آخری تشد میں ہو' تو کیا ان کے لئے امام کے ساتھ جماعت میں شامل ہو جانا افضل ہے یا امام کے سلام کا انظار کرے الگ جماعت کے ساتھ نمازیڑھنا؟

### جواب :

جماعت کی فضیلت حاصل کرنے کے لئے ایک رکعت کا بانا منروری ہے 'کیونکہ نبی

صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے :

"جس نے نماز کی ایک رکعت پالی تواس نے نمازیالی" (صحیح مسلم)

لیکن اگر کسی شخص کے پاس کوئی شرعی عذر ہے تو اسے امام کے ساتھ نماز پڑھے بغیر بھی جماعت کی فضیلت حاصل ہو جائے گی' چنانچہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد

: ح

"جب بندہ بیار ہو آ ہے یا سفر کی حالت میں ہو آ ہے تو اللہ اس کے لئے وہی عمل لکھتا ہے جسے وہ اپنی صحت اور قیام کی حالت میں کیا کر تا تھا" (صحیح بخاری) اور غزوہ تبوک کے موقعہ بر آپ نے ارشاد فرمایا:

"بیشک مدینہ میں کچھ ایسے لوگ ہیں جنہیں عذر نے روک رکھا ہے' تم نے جب بھی کوئی مسافت یا وادی طے کی ہے تو وہ تمہارے ساتھ رہے ہیں" ۔

ایک دو سری روایت میں ہے:

"وہ تہارے ساتھ اجر میں شریک رہے ہیں" (متفق علیه)

جب لوگ امام کو آخری تشد میں پائیں توان کے لئے امام کے ساتھ جماعت میں شامل ہو جاناافضل ہے 'کیونکہ نی صلی اللہ علیہ وسلم کی یہ حدیث عام ہے :

"جب تم نماز کے لئے آؤ توسکون و و قار کے ساتھ آؤ'جو ملے اسے پڑھ لو'اور

جو چھوٹ جائے اسے پوری کرلو" (متفق علیہ)

لیکن اگر انہوں نے الگ جماعت کے ساتھ نماز پڑھ لی تب بھی۔ ان شاءاللہ۔ کوئی حرج نہیں۔

سوال ۵۲ :

دیکھاجاتا ہے کہ بعض لوگ نماز فجر کی اقامت ہو جانے کے بعد مسجد آتے ہیں' تو پہلے فجر کی دو رکعت سنت پڑھتے ہیں پھر جماعت میں شامل ہوتے ہیں' تو اس کا کیا تھم ہے؟ اور کیا فجر کی چھوٹی ہوئی سنت نماز فجر کے فور آ بعد پڑھنا افضل ہے یا طلوع آفتاب کا انتظار کرلینے کے بعد؟

جواب :

جو شخص اقامت ہو جانے کے بعد مبجد میں آئے اس کے لئے کوئی سنت یا تحیۃ المسجد وغیرہ پڑھنا جائز نہیں' بلکہ اس پر واجب ہے کہ وہ امام کے ساتھ نماز میں شامل ہو جائے' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے :

"جب نماز کی اقامت ہو جائے تو اب اس فرض نماز کے علاوہ کوئی دو سری نماز نہیں "(صحیح مسلم)

اور یہ حدیث نماز فجر ہی نہیں بلکہ تمام نمازوں کو شامل ہے۔ فجر کی چھوٹی ہوئی سنت فرض نماز کے فور ابعد' یا طلوع آفتاب کے بعد رونوں طرح پڑھی جا سنت فرض نماز کے فور ابعد' یا طلوع آفتاب کے بعد پڑھی جائے' نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے دونوں صور تیں ثابت ہیں' واللہ ولی التوفیق۔

سوال ۵۳ :

ایک شخص نے ہماری امامت کی اور صرف دائیں جانب سلام پھیرا گیا ایک ہی سلام پر اکتفاکرنا جائز ہے؟ اور کیا حدیث میں اس سلسلہ میں کوئی چیزوار دہے؟

جواب :

جہور اہل علم کے نزدیک ایک سلام کافی ہے 'کیونکہ بعض حدیثوں میں سے چیزوارد ہے 'کین علماء کی ایک جماعت کے نزدیک دو سلام ضروری ہے کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے اس سلسلہ میں بہت ساری حدیثیں وارد ہیں 'اور آپ کاارشاوہ : "تم اسی طرح نماز پڑھو جیسا مجھے پڑھتے ہوئے دیکھا ہے" (صحیح بخاری) اور کی دو سرا قول ہی درست ہے۔ رہا ایک سلام کے کافی ہونے کا قول تو یہ کمزور ہے 'کیونکہ اس سلسلہ میں وارد تمام حدیثیں ضعیف ہیں 'نیزان کی دلالت مہم اور غیر واضح ہے 'اور اگر انہیں صحیح مان بھی لیا جائے تو یہ شاذ ہیں 'کیونکہ سے ان حدیثوں کی واقع میں جو ان سے زیادہ صحیح ' ثابت اور صریح ہیں' لیکن اگر کسی نے لا علمی و جمالت کی وجہ ہے 'یا اس سلسلہ میں وارد حدیثوں کو صحیح سمجھ کر ایسا کر لیا تو اس کی نماز صحیح ہو جائے گی 'واللہ ولی التو فیق۔

سوال ۱۹۵:

ایک شخص امام کے ساتھ جماعت میں شامل ہوا اور اسے دو رکعتیں ملیں' گربعد میں پتہ چلا کہ امام نے بھول کر پانچ رکعتیں پڑھا دی ہیں' تو کیا وہ امام کے ساتھ پڑھی ہوئی اس زائد رکعت کو شار کرکے بعد میں صرف دو رکعت یوری کرے' یا اسے لغو سمجھ کرتین رکعت پڑھے؟

جواب :

درست میہ ہے کہ وہ اس کا ثار نہ کرے 'کیونکہ میہ رکعت شرعی اعتبار سے غیر معتبر ہے ' اور جے معلوم ہو جائے کہ میہ رکعت زائد ہے وہ اس میں امام کی متابعت نہ کرے' اور مسبوق بھی اس رکعت کاشار نہ کرے۔

بنا بریں ایسے شخص پر تین رکعت کی قضا کرنا واجب ہے'کیونکہ در حقیقت اسے امام کے ساتھ ایک ہی رکعت ملی ہے'واللہ ولی التوفیق۔

سوال ۵۵ :

کسی امام نے لوگوں کو بھول کر بے وضو نماز پڑھا دی' اور اسے نمازکے دوران یا سلام پھیرنے کے بعد' لوگوں کے منتشر ہونے سے پہلے' یا لوگوں کے منتشر ہو جانے کے بعد یاد آیا توان نذکورہ حالات میں اس نماز کاکیا تھم ہے؟

جواب :

اگر اسے سلام پھیرنے کے بعد یاد آیا خواہ لوگ موجود ہوں یا منتشر ہوگئے ہوں تو لوگوں کی نماز صحیح ہو جائے گی لیکن امام کو اپنی نماز دہرانا ہوگی۔

اور اگر اسے نماز کے دوران ہی یاد آگیا تو ایس طالت میں علاء کے صیح ترین قول کے مطابق وہ کسی کو آگے بڑھا دے جو انہیں باقی نماز پڑھائے 'جیسا کہ عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کو رضی اللہ عنہ کو آگے بڑھا دیا 'چنانچہ انہوں نے اوگوں کو نماز پڑھائی 'اور نماز کااعادہ نہیں کیا۔

سوال ۵۲:

جوشخص بیڑی سگریٹ پنتایا داڑھی مونڈ آیا ازار کو ٹخنوں سے پنچے لٹکا کے رکھتا ہویا اسی قتم کی اور کسی معصیت کاار تکاب کر تا ہو اس کی امامت کاکیا تھم ہے؟

### بواب :

اگر وہ اللہ کے مشروع کردہ طریقہ پر نماز ادا کرتا ہے تو اہل علم کے اجماع کے مطابق اس کی نماز درست ہے ' نیز اگر وہ لوگوں کا امام ہے تو اس کی اقتدا میں پڑھنے والوں کی نماز بھی علماء کے صبح ترین قول کے مطابق درست ہے۔

رہا کافر شخص تو نہ تو خود اس کی نماز درست ہوگی اور نہ اس کی اقتدا میں پڑھنے والوں کی 'کیونکہ نماز کی صحت کے لئے اسلام بنیادی شرط ہے' واللہ ولی التوفیق-

سوال ۵۷:

یہ معلوم ہے کہ مقتری اگر اکیلا ہو تو وہ امام کے دائیں جانب کھڑا ہوگا' تو کیا اس کے لئے امام سے کچھ چیچے ہٹ کر کھڑا ہونا مشروع ہے' جیساکہ بعض لوگ کرتے ہیں؟

## جواب :

مقتدی اگر اکیلا ہو تواس کے لئے مشروع ہے کہ وہ امام کے دائیں جانب اس کے برابر میں کھڑا ہو'امام ہے کچھ بیچھے ہٹ کر کھڑے ہونے کی کوئی دلیل نہیں' واللہ ولی التوفیق-

# سوال ۵۸ :

کسی کو نماز میں بیہ شک ہو جائے کہ اس نے تین رکعتیں پڑھی ہیں یا چار' تو ایسی صورت میں وہ کیا کرے؟

### جواب :

شک کی حالت میں اسے یقین پر بنا کرنا چاہئے اور وہ کمتر عدد ہے ' یعنی مذکورہ

صورت میں تین رکعت مان کر ایک رکعت اور پڑھے' پھر سجدہ سہو کرکے سلام بھیرے' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے :

''جب تم میں ہے کسی کو نماز میں شک ہو جائے اور یاد نہ رہے کہ اس نے تین رکعت پڑھی ہے یا چار' تو وہ شک کو چھوڑ کر یقین پر بنا کرے اور سلام پھیرنے ہے پہلے دو سجدہ سہو کرے' اگر اس نے پانچ پڑھ لی ہیں تو یہ دو سجدے مل کر چھ رکعتیں ہو جا کیں گی' اور اگر چار ہی پڑھی ہیں تو یہ دونوں سجدے شیطان کی رسوائی کاسب ہول گے'' (صحح مسلم بروایت ابو سعید خدری بڑائیں) لیکن اگر اسے نہ کورہ دونوں پہلوؤں میں ہے کسی ایک پہلو کا غالب گمان ہے تو وہ اپنے گمان غالب گمان ہے تو وہ اپنے گمان غالب براعتاد کرے اور سلام پھیرنے کے بعد دو سجدہ سہو کرے' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشادے :

"جب تم میں سے کسی کو نماز میں شک ہو جائے تو وہ صحیح پہلو کی جبتو کرکے اپنی نماز پوری کرلے " اپنی نماز پوری کرلے کے بعد سمو کے دو سجدے کرلے " (ضحیح بخاری بروایت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ)

# سوال ۵۹ :

بعض ائمہ سلام پھیرنے کے بعد سجدہ سہو کرتے ہیں' اور بعض سلام کے پھیرنے سے پہلے اور بھی سلام کے پھیرنے سے پہلے کرتے ہیں اور بھی سلام کے بعد-سوال سے پہلے مشروع ہے اور کب سلام کے بعد ؟ نیز سلام سے پہلے مشروعیت بطور وجوب کے بعد ؟ نیز سلام سے پہلے یا سلام کے بعد سجدہ سہو کی مشروعیت بطور وجوب کے بعد سجدہ سے پابلور استحباب؟

#### جواب :

مسئلہ میں گنجائش ہے 'سلام سے پہلے کی اور سلام کے بعد کی دونوں صورتیں صحیح ہیں 'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے دونوں طرح کی حدیثیں وارد ہیں 'لیکن دو صورتوں کو چھوڑ کر باقی تمام صورتوں میں سلام سے پہلے سجدہ سو کرناافضل ہے 'اور وہ دونوں صورتیں درج ذمل ہیں :

ا - جب نمازی ایک یا ایک سے زیادہ رکعتیں بھول کر سلام پھیردے تو ایس صورت میں اسے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی اقتدا کرتے ہوئے نماز کی کی پوری کرکے سلام پھیرنے کے بعد سجدہ سہو کرنا افضل ہے 'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ابو ہریہ دضی اللہ عنہ کی حدیث کے مطابق دو رکعتیں بھول کر' اور عمران بن حصین کی حدیث کے مطابق ایک رکعت بھول کر جب سلام پھیردیا تو نماز کی کی پوری کرکے سلام پھیرنے کے بعد سحدہ مسوکیا تھا۔

۲ - جب نمازی کو شک ہو جائے اور سے یاد نہ رہے کہ اس نے تین رکعت پڑھی ہیں یا چار'اگر نماز چار رکعت والی ہے' یا دو پڑھی ہیں یا تین اگر نماز مغرب کی ہے' یا ایک پڑھی ہے یا دو اگر نماز فجر کی ہے' لیکن اسے نہ کورہ دونوں پہلوؤں میں سے کسی ایک پہلو کا غالب گمان ہے' تو الی صورت میں وہ اپنے گمان غالب پر اعتماد کرکے سلام پھیرنے کے بعد سجدہ سو کرے' جیسا کہ عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی حدیث پھیرنے کے بعد سجدہ سو کرے' جیسا کہ عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی حدیث سے ثابت ہو تاہے جو جواب نمبر ۵۸کے تحت گذر چکی ہے۔

سلام سے پہلے یا سلام کے بعد سجدہ سہو کی بیہ مشروعیت واجب نہیں' بلکہ فضیلت واستحباب کے طور پر ہے۔

## سوال ۲۰ :

مسبوق سے اگر نماز میں بھول چوک ہو جائے تو کیاوہ سجدہ سہوکرے 'اور کب کرے؟ نیز مقتدی سے اگر بھول چوک ہو جائے تو کیاا سے سجدہ سہوکرناہے؟

مقتدی ہے اگر نماز میں کوئی بھول چوک ہو جائے اور شروع ہی ہے وہ امام کے ساتھ جماعت میں شامل ہے تو اسے سجدہ سہو نہیں کرنا ہے ' بلکہ اس کے اوپر امام کی اقتدا واجب ہے ' لیکن جو مسبوق بعد میں جماعت میں شامل ہوا ہو وہ اپنی نماز کا فوت شدہ حصہ پورا کرنے کے بعد سجدہ سہو کرے ' جیسا کہ سوال نمبر ۵۸ اور ۵۹ کے جواب میں گذر چکا ہے ' خواہ اس کی ہے بھول چوک امام کے ساتھ ہوئی ہو ' یا بعد میں فوت شدہ نماز کی قضاکرنے کی حالت میں ' واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ۲۱:

اگر کسی نے چار رکعت والی نماز کی آخری دو رکعتوں میں سورہ فاتحہ کے ساتھ کوئی سورت پڑھ دی 'یا سجدہ میں قرآت کر دی 'یا دونوں سجدوں کے درمیان ''سبحان ربی العظیم'' پڑھ دیا 'یا سری نماز میں بلند آواز یا جری نماز میں آہستہ قرآت کر دی 'تو کیا ان حالات میں اس کے لئے سجدہ سو کرنا مشروع ہے؟

### جواب:

اگر کسی نے چار رکعت والی نماز کی آخری دونوں رکعتوں میں یا ایک ہی رکعت

میں بھول کرایک یا چند آیتیں یا کوئی سورت پڑھ دی تواس کے لئے سجدہ سو مشروع نہیں 'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ ظہر کی تیسری اور چوتھی رکعت میں بسااو قات سورہ فاتحہ کے ساتھ کوئی سورت بھی پڑھ لیا کرتے تھے' نیز آپ نے اس امیر کی تعریف فرمائی جو اپنی نماز کی تمام رکعتوں میں سورہ فاتحہ کے بعد "قل ھو اللہ احد" پڑھا کرتے تھے' لیکن معمول کے مطابق آپ تیسری اور چوتھی رکعت میں صرف سورہ فاتحہ ہی پڑھتے تھے' جیسا کہ صحیحین میں ابو قمادہ رضی اللہ عنہ کی حدیث سے ثابت ہے۔

اور ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ سے ثابت ہے کہ انہوں نے ایک بار مغرب کی تیسری رکعت میں سورہ فاتحہ کے بعد اس آیت کی قرأت کی :

﴿ رَبَّنَا لَا تُرِخَ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ الْوَهَابُ ﴾ (سورة آل عمران: ٨)

ان ساری دلیلول سے بیہ ثابت ہوا کہ مسکلہ میں گنجائش ہے۔

اگر کسی نے رکوع یا ہجود میں بھول کر قرآن کی قرأت کر دی تواہے سجدہ سو کرنا ہے کیونکہ رکوع اور ہجود میں عمدا قرآن کی قرأت جائز نہیں' نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے منع فرمایا ہے۔ لہذا اگر بھول سے کسی نے ایسا کر دیا تو اس پر سجدہ سہو واجب ہے۔

اسی طرح اگر رکوع میں ''سبحان ربی العظیم'' کے بجائے ''سبحان ربی الاعلیٰ '' یا سجدہ میں ''سبحان ربی الاعلیٰ '' کے بجائے ''سبحان ربی العظیم'' کہد دی تب بھی سجدہ سہو واجب ہے' کیونکہ یہ سیحات واجب ہیں' اور واجب کے چھوٹے پر سجدہ سہو ضروری ہوتا ہے۔ لیکن اگر کسی نے رکوع اور بچود میں "سجان ربی العظیم" اور "سجان ربی الاعلیٰ" دونوں کمہ دیا تو سجدہ سہو ضروری نہیں' اگر کر لیا تو کوئی حرج بھی نہیں' کیونکہ اس سلسلہ میں وارد دلائل عام ہیں' یہ حکم امام' منفرد اور مسبوق کا ہے' لیکن جو مقتدی شروع ہی ہے امام کے ساتھ جماعت میں شامل ہواسے ان حالات میں سجدہ سہو نہیں کرنا ہے' بلکہ اس کے اوپر امام کی اقتدا واجب ہے۔

ای طرح اگر کسی نے سری نماز میں بلند آواز سے یا جری نماز میں آہستہ سے قرآت کر دی تب بھی سجدہ سہو ضروری نہیں' کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم بھی سجھی سری نمازوں میں جمر فرماتے تھے' یہال تک کہ لوگوں کو بعض آیتیں سائی دیتی تھیں' واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ۲۲ :

بعض لوگ جمع اور قصر کولازم و ملزدم سمجھتے ہیں ' یعنی سے کہ بغیر قصر کے جمع نہیں اور بغیر جمع کے قصر نہیں ' اس سلسلہ میں آپ کی کیا رائے ہے؟ اور کیا مسافر کے لئے صرف قصر کرناافضل ہے یا جمع اور قصر دونوں؟

### جواب:

اللہ نے قصر صرف مسافر کے لئے مشروع کیا ہے 'اور اس کے لئے جمع کرنا بھی جائز ہے 'گردونوں میں کوئی تلازم نہیں 'وہ بغیر جمع کے بھی قصر کر سکتا ہے ' بلکہ اگر وہ کسی جگہ ٹھرا ہوا ہے تو ایسی حالت میں جمع نہ کرنا ہی افضل ہے ' جیسا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے جمع الوداع کے موقع پر منیٰ میں بغیر جمع کے قصر کیا' اور غزوہ تبوک کے وسلم نے جمع الوداع کے موقع پر منیٰ میں بغیر جمع کے قصر کیا' اور غزوہ تبوک کے

موقعہ پر قصرو جمع دونوں کیا' پس معلوم ہوا کہ مسئلہ میں وسعت ہے' نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم جب سفر میں کہیں قیام پذیر نہیں ہوتے بلکہ چل رہے ہوتے تو جمع اور قصر دونوں کرتے تھے۔

رہا دو نمازوں کے مابین جمع کرنا' تو اس میں قصر کے بہ نسبت زیادہ گنجائش ہے' یہ جس طرح مسافر کے لئے جائز ہے اس طرح مریض کے لئے' نیز بارش کے موقع پر مغرب و عشاء کے درمیان اور ظہرو عصر کے درمیان معجدوں میں عام مسلمانوں کے لئے بھی جائز ہے'گر قصر صرف مسافر کے لئے خاص ہے' واللہ ولی التوفیق۔

سوال ۲۶۳ :

ایک شخص ابھی شرہی میں ہے کہ نماز کاوقت ہوگیا' پھروہ نماز ادا کئے بغیر سفر کے لئے نگل پڑا' تو کیا اس کے لئے قصراور جمع کرنا درست ہے یا نہیں؟ ایسے ہی ایک شخص نے ظہرو عصر کی نمازیں سفر میں قصراور جمع کے ساتھ پڑھ لیس پھروہ عصر کے وقت ہی میں شہر پہنچ گیا' تو کیا اس کا بیہ فعل درست ہے' جبکہ قصراور جمع کرتے وقت اسے بیہ معلوم تھا کہ وہ دو سری نماز کے وقت میں شہر پہنچ جائے گا؟

جواب :

اگر کوئی شخص ابھی شہر ہی میں ہے کہ نماز کا وقت ہو گیا اور نماز پڑھے بغیر کوچ کر دیا تو علاء کے صیح ترین قول کے مطابق شہر کی آبادی سے الگ ہونے کے بعد اس کے لئے قصر کرنا مشروع ہے' اور یمی جمہور کا قول ہے۔

اسی طرح جس نے سفریس وہ نمازیں قصراور جمع کے ساتھ پڑھ لیں 'پھروہ دو سری

نماز کاوقت ہونے سے پہلے 'یااس کے وقت ہی میں شہر پہنچ گیا تواب اسے دوبارہ نماز پڑھنا ضروری نہیں' کیونکہ وہ شرعی طریقہ پر نماز ادا کر چکا ہے' اور اگر لوگوں کے ساتھ دوبارہ نماز پڑھ لی تو یہ اس کے لئے نفل ہو جائے گی' واللہ ولی التوفیق۔

سوال ۱۲۳ :

جس سفر میں قصر کرنا جائز ہے اس کے بارے میں آپ کی کیارائے ہے؟ کیا اس کی مسافت کی کوئی مقدار متعین ہے؟ اور اگر کوئی شخص اپنے سفر میں چار دن سے زیادہ قیام کا ارادہ رکھتا ہو تو کیا وہ قصر کی رخصت سے فائدہ اٹھا سکتا ہے؟

جواب :

جس سفرمیں قصر کرنا جائز ہے اس کی مقدار جمہور اہل علم کے نزدیک اونٹ اور پیدل کی رفتار سے ایک دن اور ایک رات ہے' جو تقریباً اس کلومیٹر ہو تا ہے' کیونکہ عرف عام میں کم از کم اتنی ہی مسافت پر سفر کا اطلاق ہو تا ہے۔

جہوراہل علم کے نزدیک اگر کوئی شخص سفر میں چار دن سے زیادہ قیام کا ارادہ رکھتا ہو تو اس پر پوری نماز پڑھنا' اور اگر رمضان کا مہینہ ہے تو روزہ رکھنا واجب ہے' اس کے برعکس اگر قیام کی مدت اس سے کم ہے تو قصر' جمع اور افطار سب اس کے لئے جائز ہیں' کیونکہ مقیم کے حق میں اصل اتمام (پوری نماز پڑھنا) ہی ہے' قصر تو در حقیقت اس کے لئے اس وقت کے لئے مشروع ہے جب وہ سفر شروع کر دے' نیز نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے ججۃ الوداع کے موقع پر مکہ میں چار دن قیام کیا اور اس دوران قصر کے ساتھ نماز پڑھتے رہے' پھر منیٰ اور عرفات کی طرف

روانہ ہوئے' آپ کا بیہ فعل واضح دلیل ہے کہ جس شخص کا ارادہ چار دن یا اس سے کم قیام کاہواس کے لئے قصر کرنا جائز ہے۔

رہافتخ مکہ کے سال آپ کا نیس دن 'اور غزوہ تبوک کے موقع پر ہیں دن کا قیام اور اس دوران نماز قصر کرنا 'قرجمہور اہل علم کے نزدیک دین کے لئے احتیاط اور اصل حکم (یعنی مقیم کے لئے ظہر' عصر اور عشاء کی چار چار رکعت کی فرضیت) پر عمل کے پیش نظر اسے اس بات پر محمول کیا جائے گا کہ آپ کا ارادہ پہلے سے اتن مدت کے لئے قیام کا نہیں تھا' بلکہ ایک ایسے سبب کی بنا پر آپ نے قیام کیا جس کی مدت نا معلوم تھی۔

لیکن اگر کسی کا قیام کا ارادہ نہیں ہے اور اسے سے بھی معلوم نہیں کہ وہ وہاں سے
کب کوچ کرے گا' تو جب تک وہ اپنے وطن واپس نہ آ جائے اس کے لئے قصر' جمع
اور افطار سب جائز ہے' بھلے ہی اس کے قیام کی مدت چار دن سے زیادہ ہو جائے'
واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ۲۵:

آج کل شروں میں بارش کے موقع پر مغرب و عشاء کے درمیان جمع کرنے کے بارے میں آپ کی کیا رائے ہے' جب کہ سڑکیں اور راستے روشن اور ہموار ہیں' اور مسجد جانے میں نہ تو کوئی دشواری ہے نہ کیچڑ؟

## جواب :

علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق بارش کے موقع پر مغرب و عشاء کے درمیان ' اور ظهرو عصر کے درمیان جمع کرنے میں کوئی حرج نہیں' بشرطیکہ بارش ایسی ہو جس میں مبجد جانے میں دشواری ہو'ای طرح اس وقت بھی جمع کرنا جائز ہے جب راست میں کیچڑ اور سیلاب ہو'کیونکہ یہ مشقت کا سبب ہیں' اور اس کی دلیل صحیحین کی وہ حدیث ہے جو ابن عباس رضی اللہ عنما سے مروی ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک بار مدینہ میں ظہرو عصر کے درمیان اور مغرب و عشاء کے درمیان جمع کیا' اور صحیح مسلم کی روایت میں اتنا اضافہ ہے : "بہنیر کسی خوف' یا بارش' یا سفر کے " سیح مسلم کی روایت میں اتنا اضافہ ہے کہ صحابہ رضی اللہ عنهم کے نزدیک یہ بات معروف تھی کہ بارش اور خوف بھی سفر کی طرح دو نمازوں کے درمیان جمع کرنے کے معروف تھی کہ بارش اور خوف بھی سفر کی طرح دو نمازوں کے درمیان جمع کرنے کے کے عذر ہیں' البتہ حالت قیام میں صرف جمع کرنا جائز ہے قصر نہیں' کیونکہ قصر مسافر کے لئے خاص ہے' واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ۲۲:

کیا دو نمازوں کے درمیان جمع کرنے کے لئے نیت شرط ہے؟ کیونک بہت سے لوگ جمع کی نیت کے بغیر مغرب کی نماز ادا کر لیتے ہیں' پھر باہم مشورہ کرکے بطور جمع عشاء کی نماز بڑھتے ہیں؟

## جواب :

اس سلسلہ میں علماء کا اختلاف ہے الیکن راج یہ ہے کہ پہلی نماز شروع کرتے وقت نیت شرط نہیں ہے الندا پہلی نماز سے فارغ ہونے کے بعد جمع کرنا جائز ہے بشرطیکہ خوف 'بیاری' یا بارش میں سے کوئی سبب موجود ہو' واللہ ولی التوفیق۔

## سوال ۲۷:

کیا دو نمازوں کے درمیان جمع کرتے وقت تشکسل ضروری ہے؟ کیونکہ

بعض لوگ نمازوں کے درمیان جمع کرنے کے لئے تھوڑا ساانتظار کرتے ہیں پھر جمع کرتے ہیں'اس کا کیا حکم ہے؟

جواب :

جمع تقذیم کی صورت میں دونوں نمازوں کے درمیان تشکسل ضروری ہے' اگر تھوڑا سافاصلہ بھی ہوجائے تو کوئی حرج نہیں' کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے میہ چیز ثابت ہے' اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے :

> "تم اس طرح نماز پڑھوجس طرح مجھے پڑھتے ہوئے دیکھاہے" مصحب سے جمع کی این میں نہیں جہ کی این میں نہیں جہ کی این میں این میں این کا میں میں کا این میں کہا ہے تاہم کی

اور صحیح بات یہ ہے کہ جمع کے لئے نیت شرط نہیں۔ جیسا کہ جواب نمبر ۱۹ میں اس کابیان گذر چکا ہے۔

رہا جمع تاخیر' تو اس میں گنجائش ہے کیونکہ اس صورت میں دو سری نماز اپنے وقت پر پڑھی جاتی ہے' لیکن نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی اقتدا میں تشکسل سے پڑھنا افضل ہے' واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ۲۸ :

اگر ہم سفر میں ہوں اور ظہر کے وقت ہمارا گذر کسی مسجد سے ہو' تو کیا ہم ظہر کی نماز اس مسجد کی جماعت کے ساتھ پڑھیں اور پھر عصر کی نماز الگ قصر کے ساتھ پڑھیں' ہمارے لئے مستحب کیا ہے؟ اور اگر ہم نے ظہر کی نماز جماعت کے ساتھ پڑھ کی تو کیا تسلسل قائم رکھنے کے لئے سلام پھیرنے کے بعد فوراً عصر کی نماز کے لئے کھڑے ہوں رکھنے کے لئے سلام پھیرنے کے بعد فوراً عصر کی نماز کے لئے کھڑے ہوں

گ' یا ذکر اور تشبیح و تهلیل سے فارغ ہونے کے بعد پڑھیں گے؟ جواب :

افضل میہ ہے کہ آپ لوگ اپنی نمازیں الگ قصر کے ساتھ پڑھیں'کیونکہ مسافر کے لئے چار رکعت والی نماز میں قصر کرنا ہی سنت ہے' اور اگر آپ مقیم لوگوں کی جماعت کے ساتھ نماز پڑھ رہے ہوں تو پوری نماز پڑھنا ضروری ہے' جیسا کہ صحیح حدیثوں سے ثابت ہے' اور اگر آپ کا ارادہ جمع کرنے کا ہے تو سنت پر عمل کرتے ہوئے تین بار ''استغفر اللہ'' اور ''الحم انت السلام ومنک السلام' تبارکت یا ذاالجلال و الاکرام'' پڑھنے کے بعد فور اس کے لئے کھڑا ہو جانا مشروع ہے' جیسا کہ جواب نمبر کا بیان گذر دیکا ہے۔

لیکن اگر کوئی شخص سفر میں اکیلا ہو تو اس پر واجب ہے کہ وہ لوگوں کی جماعت کے ساتھ پوری نماز پڑھے'کیونکہ جماعت کے ساتھ نماز ادا کرنا واجب ہے اور نماز کا قصر مستحب ہے اور واجب کو مستحب پر مقدم کرنا ضروری ہے' وباللہ التوفیق-سوال ۲۹:

مسافر کے پیچھے مقیم کی نماز اور مقیم کے پیچھے مسافر کی نماز کا کیا حکم ہے؟ اور کیا مسافر کے لئے ایسی حالت میں قصر کرنا درست ہے خواہ وہ امام ہویا

مقترى؟

جواب :

مقیم کے پیچھے مسافر کی نماز ہو'یا مسافر کے پیچھے مقیم کی نماز' دونوں صورتوں میں کوئی حرج نہیں' لیکن اگر مسافر مقتدی' اور مقیم امام ہو تو مسافر کو امام کی اقتدا میں پوری نماز پڑھنا ضروری ہے ' جیسا کہ سند امام احمد اور صحیح مسلم میں عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنمانے عباس رضی اللہ عنمانے مردی ہے کہ ان سے مقیم کے پیچھے مسافر کی چار رکعت نماز کے بارے میں یوچھا گیا تو انہوں نے جواب دیا کہ یمی سنت ہے۔

اگر مقیم مقتدی' اور مسافرامام ہو تو ایسی صورت میں مسافر چار رکعت والی نمازیں قصر کرے گااور مقیم سلام پھیرنے کے بعد اپنی باقی نماز پوری کرے گا-

### سوال ۲۰ :

بعض او قات ایسا ہو تاہے کہ بارش کے موقع پر مغرب و عشاء کے درمیان جع کرتے وقت بعض لوگ کچھ دریہ اس وقت آتے ہیں جب امام عشاء کی نماز میں ہو تاہے' پھر مغرب کی نماز سمجھ کروہ جماعت میں شامل ہو جاتے ہیں' اب انہیں کیا کرنا چاہئے؟

### جواب

انہیں چاہئے کہ تیسری رکعت کے بعد بیٹھ جائیں' اور تشد اور دوسری دعائیں پڑھیں' اور جب امام سلام پھیرے تو اس کے ساتھ سلام پھیریں' پھراس کے بعد عشاء کی نماز پڑھیں' ٹاکہ نمازوں کی ترتیب جو واجب ہے باقی رہے اور جماعت کی فضیلت حاصل ہو جائے۔

اور اگر ان کی ایک رکعت چھوٹ گئی ہو تو وہ امام کے ساتھ باقی نماز مغرب کی نیت سے پڑھ لیں' ہیں ان کے لئے مغرب کے قائم مقام ہو جائے گی' اگر ایک سے زیادہ رکعتیں چھوٹی ہوئی ہیں تو امام کے ساتھ جتنی ملے وہ پڑھ لیں اور جو چھوٹ گئی ہیں ان کی قضا کرلیں۔

اسی طرح اگر انہیں یہ معلوم بھی ہو کہ امام عشاء کی نماز میں ہے تب بھی وہ علماء کے صبیح ترین قول کے مطابق امام کے ساتھ مغرب کی نیت سے شامل ہو جا ئیں اور بعد میں عشاء کی نمازیڑھ لیں۔

# سوال ۱۷:

سفر میں قصر کرتے وقت سنن موکدہ پڑھی جائیں یا نہ پڑھی جائیں' اس سلسلہ میں لوگوں کی رائیں مختلف ہیں' بعض کا کہنا ہے کہ ان کا پڑھنامستحب ہے' جب کہ بعض کی رائے ہے کہ جب فرض نماز کم کردی گئی تو اب انہیں پڑھنے کی کوئی ضرورت نہیں' اس سلسلہ میں اور اسی طرح مطلق نفل نماز جیسے نماز تجد کے سلسلہ میں آپ کی کیارائے ہے؟

### جواب :

مسافر کے لئے سنت ہیہ ہے کہ وہ ظمر' مغرب اور عشاء کی سنتیں چھوڑ دے' کیکن نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی اقترامیں فجر کی سنت پڑھے۔

ای طرح سفرین تبجد اور وتر بھی اس نے لئے مشروع ہے 'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم الیا کرتے تھے۔ اور بھی حکم تمام مطلق اور سبب والی نفل نمازوں کا بھی ہے ' جیسے چاشت کی نماز 'تحیۃ الوضو' اور نماز کسوف وغیرہ۔ اسی طرح سجدہ تلاوت اور جب مجدید میں نمازیا کسی اور غرض سے داخل ہو تو تحیۃ المسجد بھی مشروع ہیں۔

# سوال ۲۷ :

كيا سجدة تلاوت كے لئے طمارت شرط ہے؟ اور نماز كى حالت ميں ہويا نماز

ے باہر کیا سجدہ میں جاتے وقت اور اٹھتے وقت اللہ اکبر کمنا مشروع ہے؟ اور اس سجدہ میں کیا پڑھاجائے گا؟ نیزوہ دعا جو اس سلسلہ میں وارد ہے کیا صحیح ہے؟ اور اگر میہ سجدہ نماز سے باہر ہو تو کیا سجدہ سے اٹھنے کے بعد سلام پھیرنا مشروع ہے؟

# جواب :

علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق سجدہ تلاوت کے لئے طہارت شرط نہیں 'اور نہ اس میں سلام پھیرنا ہے اور نہ ہی سجدہ سے اٹھتے وقت تکبیر کہنا ہے 'البتہ سجدہ جاتے وقت تکبیر کہنا مشروع ہے 'جیسا کہ عبداللہ بن عمررضی اللہ عنما کی حدیث سے ثابت ہے۔

لیکن اگر سجدہ تلاوت نماز میں ہو تو سجدہ جاتے وقت اور سجدہ سے اٹھتے وقت اللہ اکبر کہناواجب ہے' نبی صلی اللہ علیہ وسلم نماز میں جب جھکتے اور اٹھتے تواللہ اکبر کہتے ہے' اور آپ کاارشاد ہے:

''تم نماز اسی طرح پڑھو جس طرح مجھے پڑھتے ہوئے دیکھا ہے'' (صیح بخاری) سجدۂ تلاوت میں وہی دعائیں پڑھی جائیں گی جو نماز کے سجدوں کے لئے مشروع ہیں' کیونکہ اس سلسلہ میں وارد حدیثیں عام ہیں' اننی دعاؤں میں سے ایک دعایہ بھی سے .

"اَللَّهُمَّ لَكَ سَجَدُتُ وَبِكَ آمَنُتُ وَلَكَ اَسُلَمُتُ سَجَدَ وَخَهِيَ لِللَّهُمَّ لَكَ سَجَدَ وَخَهِيَ لِللَّهُ لِللَّهُ وَصَوْرَهُ وَصَوْرَهُ وَشَقَّ سَمُعَهُ وَبَصَرَهُ بِحَوْلِهِ وَقُوَّتِهِ ' فَتَبَارَكَ اللَّهُ اللَّهُ الْحَسْنُ الخالِقِينَ"

"اللی تیرے ہی لئے میں نے سجدہ کیا ' بھی پر ایمان لایا اور تیری ہی میں نے ابعداری کی ' میرے چمرے نے اس ہستی کو سجدہ کیا جس نے اسے پیدا کیا ' اسے اچھی صورت عطاکی ' اور اپنی طاقت و قدرت سے اس میں کان اور آنکھیں بنا کیں ' اللہ کی ذات بابر کت ہے جو بمترین تخلیق کرنے والا ہے ' ' صحیح مسلم میں علی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم بید دعا نماز کے سجدہ میں پڑھتے تھے ' اور ابھی بیہ بات گذر چکی ہے کہ سجدہ تلاوت میں وہی دعا کیں مشروع ہیں۔

نیز نبی صلی الله علیه و سلم سے مروی ہے کہ آپ سجدہ تلاوت میں بیر دعا پڑھتے تھے :

" اَللّٰهُمَّ اكْتُبُ لِي بها عِنْدَكَ اَجُرًا ' وَامْحُ عَنِّي بِهَا وِزُراً ' وَ اللّٰهُمَّ الْكَتُبُ لِي بها وِزُراً ' وَ الجُعَلُهَا مِنِّي كَمَا تَقَبَّلُتُهَا مِنُ عَبُدِكَ دَاوُدَ عَلَيْهِ السَّلَامِ" دَاوُدَ عَلَيْهِ السَّلَامِ"

سجدہ تلاوت میں نماز کے سجدول کی طرح ''سبحان ربی الاعلیٰ ''کمناواجب ہے' اور اس کے علاوہ دو سری دعاؤں کا پڑھنامستحب ہے۔ سجدہ تلاوت نماز میں ہو یا نماز سے باہر سنت ہے واجب نہیں' جیسا کہ زید بن ثابت اور عمر بن خطاب رضی الله عنهم کی حدیثوں سے ثابت ہو تاہے' واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ۲۳:

بیا او قات نماز عصر کے بعد سورج میں گرہن لگ جاتا ہے' تو کیا ممنوع او قات میں نماز کسوف اور اس طرح تحییز المسجد وغیرہ پڑھنادرست ہے؟

# جواب :

ندکورہ دونوں مسکوں میں اہل علم کے درمیان اختلاف ہے 'گرران اور درست قول ہے ہے کہ پڑھنا جائز ہے 'کیونکہ نماز کسوف اور تحیۃ المسجد سبب والی نمازوں میں سے ہیں جو دیگر او قات کی طرح نماز عصر اور نماز فجرکے بعد ممنوع او قات میں بھی مشروع ہیں 'کیونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا قول عام ہے' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشادے :

"بیشک سورج اور چانداللہ کی نشانیوں میں سے دو نشانیاں ہیں 'کسی کے موت و حیات سے ان میں گر بن نہیں لگتا ہے' تو جب بتم ایسادیکھو تو نماز پڑھو اور دعا کرو' یہاں تک کہ تمہارے اوپر سے رہے کیفیت دور ہو جائے " (متفق علیہ) اور فرمایا:

"جب تم میں سے کوئی شخص مسجد میں داخل ہو تو جب تک دو رکعت نمازنہ مڑھ لے نہ بیٹھے" (متفق علیہ)

پی حکم طواف کی دو رکعتوں کا بھی ہے جب کوئی شخص نماز فجرادر نماز عصرکے بعد خانه کعبہ کاطواف کرے 'جیسا کہ آپ صلی اللہ علیہ دسلم کاارشاد ہے :

"اے عبد مناف کے بیٹو! رات ہویا دن جس وقت بھی کوئی شخص اس گھر کا طواف کرنا اور نماز ادا کرنا چاہے اسے مت روکو" (اس حدیث کو امام احمد اور اصحاب سنن اربعہ نے صحیح سند کے ساتھ جبیر بن مطعم رضی اللہ عنہ سے روایت کیاہے)

سوال ۱۲ :

جن احادیث میں نماز کے آخر میں ذکرو دعا کی ترغیب آئی ہے وہاں ''دبر''کا لفظ استعال ہوا ہے' سوال یہ ہے کہ ''دبر'' سے کیا مراد ہے' کیا سلام پھیرنے سے پہلے نماز کا آخری حصہ یا سلام پھیرنے کے بعد؟

جواب :

دہر کا اطلاق کبھی سلام کے پہلے نماز کے آخری حصہ پر'اور کبھی سلام پھیرنے کے فوراً بعد پر ہوتا ہے ' جیسا کہ صحیح حدیثوں میں وارد ہے' مگراکٹر حدیثیں جو دعا کے تعلق سے وارد ہیں ان میں دہر سے مراد سلام کے پہلے نماز کا آخری حصہ ہے' مثلاً عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی حدیث جس میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں دعائے تشہد سکھلاتے ہوئے فرمایا :

"پھروہ اپی ببند کی کوئی دعااختیار کرے اور مانگے"

اور ایک حدیث میں یوں ہے:

'' پھروہ جو مانگنا جاہے مانگے'' (متفق علیہ)

اسی طرح معاذبن جبل رضی الله عنه کی حدیث بھی' جس میں نبی صلی الله علیه وسلم نے ان سے فرمایا :

"اے معاذ! تم ہرنماز کے آخر میں یہ دعا پڑھنانہ بھولو "اَللَّهُمَّ اَعِنِّي عَلٰی فِ کُوكَ وَ شُکُرِكَ وَ حُسُنِ عِبَادَتِكَ" اے اللہ! تواپنے ذکر 'شکراور اپنی

ا چھی عبادت کی مجھے توفیق عطا فرما" (ابوداؤد' ترفدی' نسائی بسند صحیح) اسی طرح سعد بن ابی و قاص کی حدیث جس میں بیان کرتے ہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم ہرنماز کے آخر میں یہ دعایۂ ھتے تھے :

"اَللَّهُمَّ اِنِّي اَعُوْذُ بِكَ مِنَ البُّحُلِ وَ اَعُوْذُبِكَ مِنَ الحُبنِ وَاَعُوذُبِكَ مِنُ اَنْ أَرَدَّ اِلٰي ارْزَلِ الْعُمُر وَاعُوذُبِكَ مِنْ فِتَنَةِ الدُّنْيَا وَمِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ"

"اللی میں بخل ہے ' بردل ہے ' گھٹیا عمرہے ' دنیا کی آزمائش ہے ' اور قبرک عذاب سے تیری بناہ چاہتا ہوں " (صبح بخاری)

رہے اس موقع پر وارد اذکار' تو صحیح حدیثوں سے ثابت ہے کہ یہ سلام پھیرنے کے بعد پڑھے جائیں گے' اور یہ اذکار درج ذمل ہیں :

"آسَتُغَفِرُ اللَّهُ آسَتَغُفِرُ اللَّهُ آسَتَغُفِرُ اللَّهُ اللَّهُ آلَتُ السَّلامُ وَمِنْكَ السَّلامُ وَمِنْك السَّلامُ تَبَارَكُتَ يَا ذَا لُجَلال و الإكْرَامِ"

"میں اللہ سے بخشش چاہتا ہوں' میں اللہ سے بخشش چاہتا ہوں' میں اللہ سے بخشش چاہتا ہوں' میں اللہ سے بخشش چاہتا ہوں' اے اللہ! توسلامتی والا ہے' اور بخشی سے سلامتی ہے' تو برکت والا ہے اے عظمت و جلال والے!

یہ ذکرامام' مقتدی اور منفرد سب پڑھیں گے' مگرامام یہ دعا پڑھنے کے بعد اپنا چرہ ۔

مقتريوں كى طرف كركے گا'اوراس كے بعد درج ذيل اذكار پڑھے جائيں:
"لآ إِلٰهَ إِلاَّ اللّهُ وَحُدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ لَهُ الملكُ وَلَهُ الحمدُ وَ هُوَ عَلَى كُلِّ شَيئِ قَدِيْرٌ لا حَولَ وَلا قُوقَةً إِلا بَاللّهِ لاَ إِلٰهَ إِلا اللّهُ وَلا نَعْبُدُ إِلا إِيّاهُ لَهُ اللّهُ عَلَي كُلِّ اللّهُ وَ لَهُ الفَصْلُ وَ لَهُ الثَّنَاءُ الْحَسَنُ لاَإِلٰهَ إِلا اللّهُ مُحْلِصِينَ لَهُ اللّهُ عُمُ اللّهُ عُمُولِينَ لَهُ اللّهُ عَلَي اللّهُ عَلَي اللّهُ عَلَي لِمَا اللّهُ عَلَي اللّهُ عَلَي اللّهُ عَلَي اللّهُ اللّهُ عَلَي اللّهُ اللّهُ عَلَي اللّهُ عَلَي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَي اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ

"الله كے سواكوئى معبود برحق نهيں 'وہ اكبلا ہے' اس كاكوئى شريك نهيں' اسى كى بونيق بادشاہت ہے اور اسى كى تعريف' اور وہ ہر چيز پر قدرت ركھنے والا ہے' الله كى توفيق كى بغيركوئى طاقت اور قوت كارگر نهيں' الله كے سواكوئى معبود برحق نهيں' ہم اسى كى عبادت كرتے ہيں' نعمت و فضل اسى كا ہے' اور اسى كے لئے عدہ تعريف' الله كے سواكوئى معبود برحق نهيں' ہمارى عبادت اسى كے لئے خالص ہے' اگرچہ كافرول كو ناگوار لگے' اللى ! جو تو دے اسے كوئى روكنے والا نهيں' اور جو تو روك لے اسے كوئى دينے والا نهيں' اور جو تو روك لے اسے كوئى دينے والا نهيں' اور جو تو روك ہے۔

ندکورہ بالا اذکار کو ہر فرض نماز کے بعد پڑھنا ہر مسلمان مرد و عورت کے لئے مستحب ہے 'چراس کے بعد تینتیس بار ''سینتیس بار ''سینتیس بار ''سینتیس بار ''اللہ اکبر '' اور آخر میں ایک بار لا اللہ الا اللہ وحدہ لا شریک لہ الملک ولہ الحمد وھو علی کل شی قدیر کے 'یہ سارے اذکار صحح حدیثوں سے ثابت ہیں۔

اس کے بعد ہر فرض نماز کے بعد ایک ایک بار آیت الکری '"قل هواللہ احد " "قل اعوذ برب الفلق "' "قل اعوذ برب الناس " آسته آواز سے پڑھنامستحب ہے "گر فجراور مغرب کی نمازوں میں مذکورہ بالا تنیوں سورتوں کا تین تین بار پڑھنامستحب ہے ' ای طرح مغرب اور فجر کی نمازوں کے بعد "لا اللہ الا اللہ وحدہ لا شریک له 'له الملک وله الحمد ' یحی و عمیت و هو علی کل شئی قدری "کا آیت الکری اور تیوں سورتوں کے پہلے دی دی بار پڑھنامستحب ہے ' جیسا کہ صبح حدیثوں سے ثابت ہے ' واللہ ولی التوفیق۔

سوال ۵۵:

فرض نمازوں کے بعد ایک مخصوص طریقہ پر اجتاعی ذکر کاکیا حکم ہے 'جیسا

کہ بعض لوگ کرتے ہیں؟ اور کیا بلند آواز سے ذکر کرنا مسنون ہے یا آہستہ ہے؟

# جواب :

پنجوقة نمازوں اور نماز جمعہ سے سلام پھیرنے کے بعد بلند آواز سے ذکر کرنا مسنون ہے 'جیساکہ صحیحین میں عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنما سے مروی ہے کہ عمد نبوی میں لوگ فرض نماز سے سلام پھیرنے کے بعد بلند آواز سے ذکر کرتے تھے' ابن عباس رضی اللہ عنما کہتے ہیں کہ میں لوگوں کے ذکر کی آواز سن کریہ جان لیتا تھا کہ نماز ختم ہو چکی ہے۔

رہا اجھامی طور پر اس طریقہ سے ذکر کرنا کہ شروع سے آخر تک ہر شخص اپنی آواز دو سرے کی آواز سے ملا کر رٹ نگائے تو اس کی کوئی اصل نسیں' بلکہ سے کام بدعت ہے' مشروع سے ہے کہ سب لوگ اللہ کا ذکر کریں مگر شروع میں یا آخر میں آواز کو ملانے کا قصد نہ ہو' واللہ ولی التوفیق۔

سوال ۲۷:

کوئی شخص بھول کرنماز میں بات کرلے تو کیااس کی نماز باطل ہو جائے گی؟

# جواب :

اگر کوئی شخص بھول کریا جہالت واہلمی کی بنا پر نمازییں بات کرلے تواس سے اس کی نماز باطل نہیں ہوگی' خواہ فرض نماز ہویا نفل'اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے:

﴿ رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَآ إِن نَسِينَآ أَوْ أَخْطَأُمَّا ﴾

(سورة البقره: ۲۸۶)

اے ہمارے رب! ہم اگر بھول گئے 'یا غلط کر بیٹھے تو اس پر ہماری گرفت نہ فرما۔

اور صیح حدیث میں نبی صلی الله علیه وسلم سے ثابت ہے کہ الله تعالی نے اس کے جواب میں فرمایا:

"میں نے تمہاری بات قبول کرلی"

نیز صحیح مسلم میں معاویہ بن محکم سلمی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک بار انہوں نے لا علمی کی بنا پر نماز کی حالت میں کسی چھینے والے کے جواب میں ''ریے ہمک اللہ '' کمہ دیا تو ان کے آس باس کے لوگوں نے اشاروں سے ان کے اس فعل کی تردید کی ' جب انہوں نے اس سلسلہ میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا تو آپ نے انہیں نماز دہرانے کا حکم نہیں دیا ' اور بھولنے والا نہ جاننے والے ہی کی طرح بلکہ اس سے بھی بڑھ کر ہے ' اور اس لئے بھی کہ خود نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے بھول کر نماز میں بات کی اور نماز کو نہیں دہرایا ' بلکہ اسی نماز کو مکمل فرمالیا جیسا کہ صحیحین میں ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے ذوالیدین صحابی کے واقعہ میں موجود ہے ' نیز صحیح مسلم میں عمران بن حصین اور ابن مسعود رضی اللہ عنہ کی حدیثوں سے ثابت

رہا نماز کے دوران اشارہ کرنا' تو اگر ضرورت پر ایسا کر لے تو کوئی حرج نہیں' واللہ ولی التوفیق۔

# زكوة

# سوال ۱:

تارک زکاۃ کاکیا تھم ہے؟ اور کیا زکاۃ کامنکر ہوکر زکاۃ نہ دینے' اور بخل و کنجوسی کی وجہ سے زکاۃ نہ دینے' اور غفلت و لاپرواہی کی وجہ سے زکاۃ نہ دینے کی صورتوں میں فرق ہے؟

# جواب :

بِسُمِ اللَّهِ وَ الْحَمُدُ لِلَّهِ وَالصَّلاةُ وَالسَّلامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ وَعَلَى آلِهِ وَ اَصُحَابِهِ وَ بَعُدُ:

تارک زکاۃ کے حکم کے بارے میں قدرے تفصیل ہے جو ہے :

تارک زکاۃ اگر زکاۃ کے وجوب کامکرہے ادراس کے اوپر زکاۃ واجب ہونے کی شرطیں پائی جارہی ہیں تو وہ متفقہ طور پر کافرہے 'اگر وہ زکاۃ کے وجوب کا انکار کرتے ہوئے زکاۃ دیدے تو بھی اس کا یمی حکم ہے 'اور اگر کوئی شخص بخل و تنجوسی یا غفلت ولا پرواہی کی وجہ سے زکاۃ نہیں اداکر تاتو وہ فاسق اور ایک عظیم کبیرہ گناہ کامر تکب شار ہوگا'اور اسی صال میں اگر اس کی موت آگئی تواللہ کی مشیت کے تحت ہوگا'کیونکہ اللہ تعالیٰ کارشادہے :

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ـ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾

(سورة النساء: ۴۸)

بیٹک اللہ تعالیٰ اپنے ساتھ شرک کئے جانے کو بھی معاف نہیں کرے گا' البستہ اس کے علاوہ گناہ جس کے لیے چاہے معاف کر سکتا ہے۔

قرآن كريم نيز سنت مطهره اس بات پر دلالت كرتى ہے كه قيامت كے دن آرك

ز کا قاکو اسی مال کے ذریعہ عذاب دیا جائے گا جس کی اس نے ز کا قانہیں دی تھی' پھر اسے جنت یا جنم کاراستہ و کھاویا جائے گا۔

یہ وعیداس شخص کے لیے ہے جو زکاۃ کے وجوب کامنکرنہ ہو'اللہ سجانہ و تعالیٰ کاارشاد ہے :

﴿ وَالَّذِينَ يَكُنِرُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَةَ وَلا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللهِ فَبَشِرْهُم بِعَدَابِ اللهِ فَبَشِرْهُم بِعَدَابِ اللهِ مِن يَوْمَ يُحْمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَادِ جَهَنَهُ فَتُكُوكَ فَبَشِرْهُم وَجُنُومُهُم وَظُهُورُهُم هَذَا مَا كَنَرْتُم لِأَنفُسِكُم فَلْوَقُواْ مَا كُنتُم تَكَيْرُونَ اللهِ الله الله المُعَالِقِيم المُعَلِقِيم المُعَلِقِيم المُعَالِقِيم المُعَالِقِيم المُعَالِقِيم المُعَالِقِيم المُعَالِقِيم المُعَلِقِيم المُعَلِق المُعَلِق المُعَلِقِيم المُعَلِقِيم المُعَلِقِيم المُعَلِق المُعَلِق المُعِلَّوم المُعَلِقِيم المُعِلَّم المُعَلِقِيم المُعَلِقِيم المُعَلِقِيم المُعَلِقِيم المُعِلِقِيم المُعِلِقِيم المُعَلِقِيم المُعَلِق المُعَلِق المُعَلِقِيم المُعْلِقِيم المُعَلِقِيم المُعَلِق المُعَلِقِيم المُعِلِقِيم المُعِلِقِيم المُعَلِقِيم المُعَلِقِيم المُعَلِقِيم المُعَلِقِيم المُعِلِقِيم المُعِلِقِيم المُعَلِقِيم المُعَلِقِيم المُعَلِقِيم المُعَلِقِيم المُعِلِقِيم المُعَلِقِيم المُعَلِقِيم المُعَلِقِيم المُعَلِقِيم المُعَلِقِيم المُعَلِقِيم المُعِلِقِيم المُعَلِقِيم المُعَلِقِيم المُعِلِقِيم المُعِلِقِيم المُعِلِقِيم المُعَلِقِيم المُعَلِقِيم المُعَلِقِيم المُعَلِقِيم المُعِمِيم المُعِيم المُعِلِقِيم المُعِلِم المُعَلِقِيم المُعِلِقِيم المُعَلِقِيم

جو لوگ سونے اور چاندی جمع کرکے رکھتے ہیں اور اسے اللہ کی راہ میں خرج نہیں کرتے 'انہیں دردناک عذاب کی بشارت دیدو' جس دن ان کا جمع کردہ مال جنم کی آگ میں تپایا جائے گا' پھراسی سے ان کی پیشانیوں' پہلوؤں اور پیٹھوں کو داغا جائے گا اور کہا جائے گا کہ بیہ وہی مال ہے جمع تم اپنے لیے جمع کرتے تھے' تو اپنے جمع کئے ہوئے کا مزہ چکھو۔

سونے اور چاندی کی زکاۃ نہ دینے والے کے حق میں قرآن کریم کاجو فیصلہ ہے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی صحیح احادیث بھی اس بات پر دلالت کرتی ہیں' نیز اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ جس کے پاس چوپائے' اونٹ' گائے اور بکریاں ہوں اور وہ ان کی زکاۃ نہ دے تواسے قیامت کے دن انہی چوپایوں کے ذریعہ عذاب دیا جائے گا۔

سامان تجارت اور کاغذ کی کرنسیوں کی زکاۃ نہ دینے والے کا تھم بھی وہی ہے جو سونے اور چاندی کے سونے اور چاندی کے قائم مقام ہیں۔

رہے وہ لوگ جو زکاۃ کے وجوب ہی کے منکر ہوں تو وہ کافروں کے تھم میں ہیں' قیامت کے دن کفار کے ساتھ ان کاحشر ہوگااور اننی کے ساتھ وہ جہنم کی طرف ہائیے جائیں گے'اور ان کاعذاب بھی دیگر کفار کی طرح دائمی اور ابدی ہوگا'کیونکہ ان کے اور اننی جیسے لوگوں کے بارے میں اللہ تعالیٰ کاارشادہے :

﴿ كَنَالِكَ يُرِيهِمُ اللَّهُ أَعْمَلُهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنَ النَّادِ ﴾ (سورة البقرو: ١٦٥)

اسی طرح اللہ تعالیٰ ان کو ان کے اعمال دکھلائے گاجو ان کے لیے افسوس ہی افسوس ہوں گے اور انہیں جنم سے ٹکٹنا نصیب نہ ہوگا۔

اور فرمایا :

﴿ يُرِيدُونَ أَن يَغَرُجُواْ مِنَ النَّارِ وَمَا هُم بِخَنْرِجِينَ مِنْهَا ۖ وَلَهُمْ ءَ مُتَاهُم بِخَنْرِجِينَ مِنْهَا ۗ وَلَهُمْ ءَ مُتَّقِيمٌ ﴾ (سورة المائده: ٣٥)

وہ چاہیں گے کہ جہنم کی آگ ہے نکل جائمیں' حالائکہ وہ اس میں سے نکلنے نہ یائیں گے' اور ان کے لیے ہیشگی کاعذاب ہے۔

سوال ۲:

ایک شخص کے پاس کئی قتم کے جانور ہیں 'لیکن کسی ایک قتم کے جانور تنہا نصاب زکاۃ کو نہیں پہنچتے' کیاالی صورت میں ان جانوروں کی زکاۃ نکالی جائے گی؟اور اگر نکالی جائے تواس کی کیا کیفیت ہوگی ؟

جواب :

جانورول - اونث اور گائے اور بکری - کانصاب مقرر ہے' ان جانورول میں زکاۃ

واجب ہونے کے لیے ان کا مقررہ نصاب تک پنچنا ضروری ہے 'ساتھ ہی دیگر شرطوں کا پایا جانا بھی ضروری ہے 'ان شرطوں میں سے ایک شرط ہے ہے کہ بیہ جانور' اونٹ' گائے اور بکری سائمہ ہوں' یعنی پورے سال یا سال کے بیشتر حصہ باہر چر کر بیٹ بھرتے ہوں' اونٹ یا گائے یا بکری اگر مقدار نصاب کو نہ پنچیں تو ان میں ذکا قد واجب نہیں' اور نہ ہی ایک قتم کے جانور کو دو سرے قتم کے جانور کے ساتھ ملایا جائے گا۔ مثلاً کسی کے پاس تین پالتو اونٹ' بیس پالتو بکریاں اور بیس پالتو گائیں ہوں تو جانور کو دو سرے کے ساتھ نہیں ملائے گا'کیونکہ ان میں سے کوئی بھی قتم کے جانور کو دو سرے کے ساتھ نہیں ملائے گا'کیونکہ ان میں سے کوئی بھی قتم نصاب تک نہیں پہنچتی ہے۔

لیکن یی جانور اگر تجارت کی غرض سے رکھے گئے ہوں تو سب کو ایک ساتھ ملاکر ان کی ذکاۃ سونے چاندی کے نصاب کے مطابق ادا کی جائے گی'کیونکہ مذکورہ صورت میں وہ سامان تجارت شار ہوں گے' جیسا کہ اہل علم نے صراحت کے ساتھ لکھا ہے' اور غور کرنے والے کے لیے اس باب میں دلا کل بھی واضح ہیں۔

# سوال ۳:

کیا یہ جائز ہے کہ زکاۃ کی وجہ سے دویا تین آدمی اپنے اپنے مولیثی باہم ملا لیں؟

# جواب :

ز کا ۃ ہے بھاگنے کے لیے یا مقدار واجب سے کم دینے کے لیے زکا ۃ کے مال کو ایک ساتھ ما لینا یا الگ کر دینا جائز نہیں' صحیح حدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے :

"صدقہ کے ڈریے الگ الگ مال کو اکٹھانہ کیا جائے اور یکجا مال کو الگ نہ کیا جائے" (صحیح بخاری)

لنذا کسی کے پاس اگر جالیس بحریاں ہوں اور زکاۃ سے چھٹکارا حاصل کرنے کے لیے وہ انہیں الگ اللہ کر دے تو زکاۃ اس سے ساقط نہیں ہوگ، بلکہ اللہ کے مقرر کردہ فریضہ کو ساقط کرنے کی حیلہ جوئی کرنے کی وجہ سے وہ گنگار بھی ہوگا۔

ای طرح زکاۃ کے ڈر سے الگ الگ مال کو اکٹھا کرنا بھی جائز نہیں' مثلاً کی کے پاس بکریاں یا اونٹ یا گا کیں ہوں جو نصاب زکاۃ کو پہنچ گئی ہوں' اور وہ انہیں دو سرے کی بکریوں یا اونٹ یا گایوں کے ساتھ ملا دے' ٹاکہ ان دونوں کو کم مقدار میں زکاۃ دینی پڑے' یعنی ان دونوں اشخاص کا اپنے اپنے مال کو باہم ملا لینا کسی معقول بنیاد پر نہیں بلکہ صرف اس وجہ سے ہے کہ زکاۃ کے محصل کے آنے کی صورت میں ان پر کم مقدار میں زکاۃ واجب ہو' تو ایسی صورت میں ان سے واجی زکاۃ ساقط نہیں ہوگی' بلکہ اس حیلہ کے سبب وہ دو کے دونوں گنگار ہوں گے اور انہیں بوری زکاۃ نکالنی بھی۔ ہوگی۔

مثلاً ایک شخص کے پاس چالیس بریاں تھیں اور دو سرے کے پاس ساٹھ بریاں ' محصل کے آنے پر دونوں نے اپنی اپنی بریاں ملالیس' ٹاکہ زکاۃ میں صرف ایک بری واجب ہو' تو ایسا کرنے سے انہیں کوئی فائدہ نہیں ہوگا' اور نہ ہی ان سے باقی واجب ساقط ہوگا' کیونکہ یہ حرام حیلہ ہے' بلکہ انہیں زکاۃ میں ایک دو سری بری نکال کر فقراء کو دینی ہوگی' اور اس بری کے پانچ حصول میں سے دو حصے (۲/۵) چالیس بری والے کے ذمہ ہوں گے اور تین جصے (۵/۳) ساٹھ بری والے کے ذمہ اس طرح جو کیں انہوں نے محصل کے حوالہ کی ہے وہ بھی اس حساب سے تقسیم ہوگی۔ ساتھ ہی

ان دونوں کو اللہ تعالیٰ کے حضور تی توبہ اور آئندہ اس طرح کے حیلے بہانے نہ کرنے کاعهد کرنا ہوگا۔

لیکن اگر دو شخص باہمی تعاون کے لیے اپنے اپنے مال ملالیں 'کسی واجب کے ساقط کرنے یا مقدار واجب کو کم کرنے کا حیلہ بہانہ ان کے پیش نظرنہ ہو 'تو ایسا کرلینے میں کوئی حرج نہیں 'بشرطیکہ شرکت کے جو شروط و ضوابط اہل علم کی کتابوں میں نہ کور بین وہ پورے ہو رہے ہوں 'کیونکہ فہ کورہ بالا صحیح حدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے :

''جو مال دو شریکوں کے درمیان ہو تو وہ آپس میں برابر' برابر اپنے اپنے حصہ کے مطابق زکاۃ اوا کریں گے''

سوال ۲۰۰۰ :

ایک شخص کے پاس سو اونٹ ہیں' کیکن سال کا بیشتر حصہ وہ انہیں چارہ دے کرپالتاہے'کیاان اونٹول میں زکاۃ ہے؟

# جواب :

جانور اونٹ یا گائے یا بحری اگر پورے سال 'یا سال کا پیشتر حصہ خود چر کراہیے پیٹ نہیں بھرتے تو ان میں زکاۃ واجب نہیں 'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے جانوروں میں زکاۃ واجب ہونے کے لیے ان کا سائمہ (یعنی خود چر کر پیٹ بھرنے والا) ہونا شرط قرار دیا ہے' اس لیے اگر مالک نے سال کا بیشتر حصہ یا نصف حصہ جانوروں کو چارہ کھلا کر پالا ہے تو ان میں زکاۃ واجب نہیں' الا یہ کہ وہ جانور تجارت کی غرض سے رکھے گئے ہوں' تو الی صورت میں ان میں زکاۃ واجب ہوگی اور وہ دیگر سامان تجارت مثلاً

خرید و فروخت کے لیے تیار کی گئی زمین اور گاڑی وغیرہ کے تھم میں ہوں گے' اور سونے اور چاندی کے اعتبار سے نصاب کو پہنچ جانے پر ان میں اسی حساب سے۔ جیسا کہ پہلے مذکور ہو چکا ہے۔ زکاۃ واجب ہوگی۔

# سوال ۵:

جس فقیر کو زکاۃ دی جانی چاہئے مختلف وقت میں اس کے فقر و غربت کا اندازہ یکسال نہیں ہو تا' آخر اس کامعیار کیا ہے؟ اور جب زکاۃ دینے والے پر یہ واضح ہو جائے کہ اس نے زکاۃ غیر مستحق کو دے دی ہے تو کیا وہ دوبارہ زکاۃ زکالے گا؟

# جواب :

فقیر کو اتن زکاۃ دی جائے جو اس کے لیے سال بھرکے لیے کافی ہو' اور زکاۃ دینے والے کو اگر سے پتہ چل چائے کہ اس نے جے زکاۃ دی ہے وہ فقیر نہیں ہے تواس پر قضا نہیں' بشرطیکہ زکاۃ لینے والا ظاہر میں فقیر ہو' جیسا کہ اس بارے میں صیح حدیث وارد ہے' وہ یہ کہ گذشتہ امتول میں سے ایک شخص نے کسی کو فقیر سمجھ کر زکاۃ دیا' پھر خواب میں دیکھا کہ وہ تو مالدار ہے' چنانچہ اس نے کہا : اے اللہ ! تیری ہی تعریف ہے' میری زکاۃ تو ایک مالدار لے گیا۔

رسول الله صلی الله علیه وسلم نے اس واقعہ کو بیان فرمانے کے بعد اسے بر قرار رکھااور بتایا کہ اس شخص کی زکاۃ قبول ہوگئی۔

اور یہ مقررہ اصول ہے کہ ہم ہے پہلی امت کی شریعت ہمارے لیے بھی شریعت ہے جب تک کہ ہماری شریعت گذشتہ شریعت کے خلاف کوئی تھم نہ پیش کر دے۔ اور اس لیے بھی نہ کورہ صورت میں زکاۃ کی قضانہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس دو شخص زکاۃ مانگنے کے لیے آئے 'آپ نے انہیں توانا و تندرست دیکھاتو فرمایا :

"الرحم رونوں چاہتے ہی ہو تو میں تمہیں دیدوں الیکن یاد رکھو کہ مالدار کے لیے اور کمانے کی طاقت رکھنے والے توانا شخص کے لیے زکاۃ کے مال میں کوئی حصہ نہیں ہے"

اور اس لیے بھی کہ ہر پہلو سے فقیر کی ضرورت کا جاننا مشکل کام ہے 'لنذا اس کے صرف ظاہری حالات کو دیکھا جائے گا اور اپنے کو فقیر باور کرانے سے اسے زکا ق ویدی جائے گی 'بشرطیکہ زکا قوینے والے کو اس کے برخلاف کوئی بات معلوم نہ ہو' اور اگر وہ بظاہر توانا اور کمانے پر قادر نظر آ رہا ہے تو فہ کورہ بالا حدیث کی روشنی میں اسے شرعی مسلہ بھی بتا دیا جائے گا۔

# سوال ۲:

ایک شخص پردیس میں ہے اور وہاں اس کے پیسے چوری ہوگئے 'کیا ایسے شخص کو زکاۃ دی جاسکتی ہے ' جبکہ موجودہ دور میں مالی معاملات (یعنی ترسیل زر کے ذرائع) بالکل آسان ہوگئے ہیں ؟

# جواب :

نہ کورہ مسئلہ میں ایسا شخص ابن سبیل (مسافر) شار ہوگا' اس لیے اگر وہ اپنی ضرورت کایا سفر خرچ کے گم یا چوری ہو جانے کا دعوی کرے تواسے زکاۃ کے مال سے اتنا دیا جا سکتا ہے جس سے وہ اپنے وطن واپس پہنچ سکے' بھلے ہی وہ اپنے وطن میں

مالدار شار ہو تا ہو۔

سوال کے:

بوسنیا اور ہرزگونیا کے مسلم مجاہدین اور انہی جیسے دیگر مجاہدین کو زکاۃ کا مال دینے میں بعض لوگوں کو تردد ہوتا ہے' اس مسلہ میں آپ کی کیا رائے ہے؟ اور کیا اس وفت ان مجاہدین کو زکاۃ دینا زیادہ بهتر ہے یا دنیا کے مختلف خطوں میں اسلامی مراکز چلانے والوں کو؟ یا خود اپنے ملک کے فقراء کو دینا زیادہ بهتر ہے بھلے ہی اول الذکر دونوں صنف ان سے زیادہ ضرور تمند ہوں؟

# جواب :

بوسنیا اور ہرزگونیا کے مسلمان زکاۃ کے مستحق ہیں 'کیونکہ وہ فقرو فاقہ سے دو چار ہیں 'جہاد کر رہے ہیں ' ان پر ظلم ہو رہا ہے اور وہ مالی امداد اور آلیف قلب کے ضرور تمند ہیں ' اس لیے وہ اور انہی جیسے دیگر مسلم مجاہدین زکاۃ کے مستحق ترین لوگوں میں سے ہیں ' اس طرح اسلامی مراکز چلانے والے جو دعوت و تبلیخ اور تعلیم و تدریس کا فریضہ انجام دے رہے ہیں اگر غریب ہوں تو وہ بھی زکاۃ کے مستحق ہیں ' اور اسی طرح دنیا کے عام مسلم فقراء بھی اس بات کے مستحق ہیں کہ مالدار حضرات ان سے ہمدردی و مہرانی کا بر تاؤ کریں ' تاکہ ان کی دلجوئی ہو اور وہ اسلام پر ثابت قدم رہیں ' بشرطیکہ انہیں جو کچھ دیا جائے وہ ثقہ اور امانت دار اشخاص کے ذریعہ ان تک حیائے ' یہ لوگ زکاۃ کے علاوہ مال کے ذریعہ بھی ہمدردی و مہرانی کئے جانے کے حقدار ہیں۔

البتہ شہرکے فقراء جہاں زکاۃ نکالی جارہی ہے اگر ان کی ضروریات دو سرے ذرائع ہے

پوری نه ہوسکے تو دو سرول کی بنسبت وہ زکاۃ کے زیادہ حقد ار ہیں 'کیونکہ حضرت معاذرہ اللہ ۔ کی حدیث میں ہے کہ نبی مالیٹی کے جب انہیں بمن کی جانب روانہ کیاتو فرمایا :

''انہیں اس بات کی دعوت دینا کہ وہ لا اللہ الا اللہ محمد رسول اللہ کی شہادت دیں 'پس اگر وہ تمہاری ہے بات مان لیس تو انہیں بتانا کہ اللہ نے ان پر ایک دن اور رات میں کل پانچ نمازیں فرض کی ہیں' اگر وہ تمہاری ہے بات بھی مان لیس تو انہیں بتانا کہ اللہ نے ان پر زکاۃ فرض کی ہے جو ان کے مالداروں سے لی جائے گی اور انہی کے فقراء میں تقسیم کردی جائے گی'' (متفق علیہ)

سوال ۸:

زیر استعال زیورات کی زکاۃ کے بارے میں علماء کا اختلاف معروف ہے' اس بارے گئے زیورات کی زکاۃ کے بارے میں علماء کا اختلاف معروف ہے' اس بارے میں آپ کی کیا رائے ہے ؟ اور اگر ان زیورات میں زکاۃ واجب ہونے کی بات مان لیں تو کیا اس کابھی نصاب ہے ؟ اور اگر کہتے ہیں کہ ان کابھی نصاب ہے تو ان احادیث کا کیا جواب ہے جو زیورات میں زکاۃ کے وجوب پر دلالت کرتی ہیں اور جن کے اندر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے زیورات کی زکاۃ نہ دینے والوں کو جہنم کی آگ کی وعید سائی ہے' مگر ان سے بظاہر معلوم ہو تا ہے کہ وہ نصاب زکاۃ کو نہیں پہنچتے ہیں ؟

جواب :

سونے اور چاندی کے زیورات جو زیر استعال ہیں یا استعال کے لیے یا عاریۃ دینے

کے لیے بنوائے گئے ہیں ان میں ذکا ہ کے واجب ہونے کے بارے میں علماء کے درمیان اختلاف معروف و مشہور ہے 'لیکن رائح قول کی ہے کہ ان زیورات میں بھی زکاۃ واجب ہونے کے جو دلائل ہیں وہ زکاۃ واجب ہونے کے جو دلائل ہیں وہ عام ہیں 'نیز عبد اللہ بن عمرو بن عاص- رضی اللہ عنما۔ کی صحیح حدیث ہے کہ ایک خاتون نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آئیں اور ان کی بیٹی کے ہاتھ میں سونے کے دو موٹ کئن تھے 'اسے دکھ کر آپ نے فرمایا:کیا تم اس کی زکاۃ دیتی ہو؟ اس نے جواب دیا : نہیں 'آپ نے فرمایا : کیا تم کو یہ اچھا گگے گا کہ اللہ تعالی اس کے بواب دیا : نہیں آگ کے دو کنگن پہنائے؟ چنانچہ اس نے وہیں دونوں کنگن نکال دیئے برلے تہیں آگ کے دو کنگن پہنائے؟ چنانچہ اس نے وہیں دونوں کنگن نکال دیئے اور کہا : یہ دونوں اللہ اور اس کے رسول کے لیے ہیں۔

نیزام سلمہ- رضی اللہ عنہا- کی حدیث ہے کہ وہ سونے کے زیورات پہنتی تھیں' تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا کہ : کیا یہ کنز ہے؟ آپ نے فرمایا : جو مال زکاۃ کے نصاب کو پہنچ جائے اور پھراس کی زکاۃ دے دی جائے تو وہ کنز نہیں - آپ نے ان سے یہ نہیں فرمایا کہ زیورات میں زکاۃ نہیں ہے۔

یہ ساری حدیثیں ان زیورات پر محمول کی جائیں گی جو نصاب زکاۃ کو پہنچ گئے ہوں' باکہ ان احادیث کے درمیان اور زکاۃ کے تعلق سے وارد دیگر دلائل کے درمیان تطبق ہو جائے' کیونکہ جس طرح قرآنی آیات ایک دوسرے کی تفسیر کرتی ہیں' اور احادیث نبوی آیات کی تفسیر کرتی ہیں نیز آیات کے عام کو خاص اور مطلق کو مقید کرتی ہیں' ای طرح احادیث بھی بعض ' بعض کی تفییر کرتی ہیں' کیونکہ یہ سب اللہ سجانہ و تعالیٰ کی جانب سے ہیں' اور جو بات اللہ کی جانب سے ہو اس میں باہم تعارض محال ہے' بلکہ بعض سے بعض کی تقدیق و تقییر ہوتی ہے۔

زیورات میں زکاۃ واجب ہونے کے لیے جس طرح ان کامقدار نصاب تک پہنچنا ضروری ہے اس طرح دیگر اموال زکاۃ مثلاً روپے پیسے 'سلمان تجارت اور چوپایوں کی طرح زیورات پر ایک سال کی مدت کا گذرنا بھی ضروری ہے 'واللہ ولی التوفیق۔ سوال 9:

بعض فقهاء استعال کے زلورات میں زکا ۃ واجب ہونے کی یوں تردید کرتے ہیں کہ صحابہ کرام اور تابعین عظام کے زمانہ میں زیورات کی زکاۃ دینا عام نہیں ہوا' حالانکہ تقریباً کوئی بھی گھر زلور سے خالی نہیں ہو آ' اس لیے یہ نماز کی مائند ہے' یعنی جس طرح نماز کے وجوب کی اور نماز کے او قات کی تعیین کردی گئی ہے اور جس طرح زکاۃ کے وجوب کی اور زکاۃ کے نصابوں کی تعیین کردی گئی ہے اور جس طرح زیورات کے زکاۃ کی بھی وضاحت کردی جاتی' تعیین کردی گئی ہے اسی طرح زیورات کے زکاۃ کی بھی وضاحت کردی جاتی' لیکن ایسا نہیں ہوا' بلکہ اس کے بر عکس بعض صحابہ جیسے عائشہ رضی اللہ عنها اور ابن عمررضی اللہ عنها اور دیگر صحابہ سے بھی زیورات میں زکاۃ کے واجب نفہاء کی اس دلیل کاکیاجواب ہے ؟

جواب :

یہ مسئلہ بھی دیگر اختلافی مسائل کی طرح ہے جس میں دلیل کا اعتبار ہوگا' اور جب کوئی الیی دلیل مل جائے جو اس نزاع کا فیصلہ کر رہی ہو تو اس پر عمل کرنا ضروری ہوگا' اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ﴿ يَمَا يُهُمَّا اَلَذِينَ ءَامَنُوٓا اَطِيعُوا اَللَّهَ وَاَطِيعُوا اَلرَّسُولَ وَاُوْلِي اَلاَّمْ ِ مِنكُمَّ فَإِن لَنَزَعْمُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيُوْمِ الْآخِرُ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَخْسَنُ (سورة النساء: ۵۹)

اے ایمان والو! اللہ کی اطاعت کرو اور رسول کی اطاعت کرو اور جو تم میں سے حکومت والے ہیں ان کی اطاعت کرو' پھراگر تم کسی چیز میں اختلاف کرو تو اس کو اللہ اور رسول کی طرف لوٹاؤ' اگر تم اللہ اور یوم آخرت پر ایمان رکھتے ہو' تمہارے لیے میں بهتراور انجام کے اعتبار سے اچھا ہے۔

دو سری جگه فرمایا :

﴿ وَمَا اَخْلَفَهُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَعُكُمُهُ وَإِلَى اللَّهِ ﴾ (سورة الشورى: ١٠) جس بات مين تم اختلاف كرو تواس كافيصله الله كحوالے ہے۔

جو شخص شری تم جان لینے کے بعد اے اختیار کرلے تو اہل علم کی مخالفت اے نقصان نہیں پہنچائے گئ شریعت میں بیہ بات بھی جابت شدہ ہے کہ باصلاحیت مجتمدین میں سے جس نے درست مسلمہ تک رسائی حاصل کرلی اس کے لیے دو ہرا اجر ہے ' اور جس سے چوک ہو گئی اسے اجتماد پر ایک اجر ملح گا اور درست مسلمہ تک پہنچنے کا اجر فوت ہو جائے گا۔ اس سلسلہ میں حاکم کے اجتماد سے متعلق رسول اللہ صلی اللہ علی وسلم کی صحیح حدیث ہے ' اور بقیہ مجتمد علمائے دین بھی اس سلسلے میں مجتمد حاکم کے علم میں ہیں۔

یہ مسکلہ دیگر اختلافی مسائل کی طرح صحابہ اور ان کے بعد کے زمانہ سے ہی علماء کے درمیان مختلف فیہ رہاہے' اہل علم کے لیے ضروری ہے کہ وہ اس مسکلہ میں اور دیگر اختلافی مسائل میں بھی دلائل کے ساتھ حق کو پیچاننے کی کوشش کریں' اوجو حق تک پہنچ جائے اسے کسی مخالف کی مخالفت نقصان نہیں پہنچا سکتی۔ ساتھ ہی اہل علم کے لیے ضروری ہے کہ وہ اپنے دو سرے عالم بھائی کے سلسلے میں حسن ظن رکھیں' اور اس کے قول کو بہترین صورت پر محمول کریں' بھلے ہی اس کی رائے مختلف ہو' جب تک کہ اس کی جانب سے بالقصد حق کی مخالفت کی بات ظاہر نہ ہو جائے۔ واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ۱۰ :

ایک شخص کئی قتم کے سامان کی تجارت کرتا ہے 'مثلاً ملبوسات (کپڑوں) کی اور برتنوں وغیرہ کی تجارت'وہ زکاۃ کس طرح نکالے ؟

# جواب :

اس کے پاس تجارت کے جو سلمان ہیں جب ان پر سال کی مدت گذر جائے اور ان کی قیمت سونے یا چاندی کے نصاب کو پہنچ جائے تو اس پر زکاۃ واجب ہو جاتی ہے' اس بارے میں کئی احادیث وارد ہیں جن میں سمرہ بن جندب اور ابو ذر غفاری رضی اللہ عنماکی حدیثیں بھی ہیں۔

# سوال ۱۱:

موجودہ دور میں حصص کے ذریعہ کمپنیوں میں نام لکھوائے جاتے ہیں (شیر لیا جاتا ہے) کیاان حصص (شیر) میں زکاۃ ہے؟ اور اگر ہے تو کیسے نکالی جائے؟ جواب:

زمین اور گاڑیوں اور دیگر سامان تجارت کی طرح تجارتی غرض سے تیار کیے گئے حصص (شیر) والوں پر سال گذر جانے کی صورت میں ان کی زکاۃ واجب ہوجاتی ہے' لیکن اگر ایسے اموال میں حصد لیا جائے جو تھے کے لیے نہیں بلکہ کرائے کے لیے تیار کئے گئے ہیں' مثلاً زمین اور گاڑیاں وغیرہ' تو ان میں زکاۃ نہیں' البتہ ان سے جو کرایہ حاصل ہو جب اس پر سال کی مدت گذر جائے اور اس کی رقم نصاب کو پہنچ جائے تو اس میں ذکاۃ واجب ہے۔واللہ ولی التوفیق۔

سوال ۱۲:

ایک شخص کا سارا دارو مدار ماہانہ تنخواہ پر ہے 'جس کا کچھ حصہ خرج کرتا ہے اور کچھ حصہ بچاکر جمع کرتا ہے 'وہ اپنے اس جمع کردہ مال کی زکاۃ کس طرح زکالے ؟

جواب :

اس شخص کے لیے ضروری ہے کہ اپنی تخواہ کاجتناحصہ جمع کر تاہے اسے لکھتاجائے 'پھر سال گذرنے پر اس کی ذکاۃ نکال دے 'وہ اس طرح کہ ہز ہر مہینہ کی بگی تخواہ پر جیسے جیسے سال پوراہو تاجائے اس کی ذکاۃ نکال جائے 'اگر پہلے ہی مہینہ میں اس نے پورے سال کی ذکاۃ نکال دی تو ایسا کرنے میں کوئی حرج نہیں 'بلکہ اسے اس کا جر ملے گا 'اور جن رقوم کا بھی سال نہیں پوراہوا ہے ان کی زکاۃ 'زکاۃ معیل (پیشگی زکاۃ) شار ہوگی 'زکاۃ دینے والااگر بہتر سمجھے تو پیشگی زکاۃ نکال دینے میں کوئی حرج نہیں ہے ' البتہ سال پوراہونے کے بعد زکاۃ کی اور گئی مو خرکرناکسی شرعی عذر کے علاوہ مشلامال چوری ہوجائے یا زکاۃ لینے والانہ ملے ' اور کسی حالت میں جائز نہیں۔

سوال ۱۳۳:

ایک شخص کی وفات ہو گئ اور اس نے اپنے پیچیے مال اور کچھ میتم

# چھوڑے 'کیااس مال میں زکاۃ ہے ؟ اور اگر ہے تو کون ادا کرے؟

# جواب :

تیبہوں کے مال میں بھی زکاۃ واجب ہے 'خواہ وہ نقری روپے پیے ہوں 'یا تجارتی سلمان ہوں ' یا چر کر پیٹ بھرنے والے چوپائے ہوں ' یا وہ غلج اور پھل ہوں جن میں زکاۃ واجب ہوتی ہے ' میربست کی ذمہ داری ہے کہ وقت پر ان کے مال کی زکاۃ اداکرے ' اگر ان تیبموں کا ان کے وفات یافۃ باپ کی طرف سے کوئی سرپست نہ ہو تو معاملہ شرعی عدالت میں پیش کیا جائے گا ٹاکہ عدالت کی طرف سے تیبموں کا کوئی سرپست متعین کیا جا سکے جو ان کی اور ان کے مال کی گلمداشت کرے' اور سرپست کے لئے ضروری ہے کہ وہ اللہ سے ڈرے اور تیبموں اور ان کے مال کی جمال کی تعمداشت کے مال کی جمال کی جمال کی جمال کی تعمداشت کرے' اور سرپست کے لئے ضروری ہے کہ وہ اللہ سے ڈرے اور تیبموں اور ان کے مال کی جمال کی جمال کی تعمداشت کرے نال کی تعمداشت کرے کا ہورہ سے کہا کی جمال کی تعمداشت کرے کا ہورہ سرپست کے لئے کام کرے ' اللہ سجانہ و تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ أَلْسَنَكَى قُلُ إِصْلَاحٌ لَهُمْ خَيْرٌ ﴾ (سورة البقره: ٢٢٠) ال يغيروه آپ سے بيموں كے بارے بيں سوال كرتے ہيں كمه و بجئے كه ال كى اصلاح كرنا ہى اچھا ہے۔

# نيز فرمايا :

﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ مَالَ اَلْيَتِيمِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ اَحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغَ أَشُدَهُ ﴾ الانعام: ١٥٢) يتيم كي مال كي پاس بهي نه جاؤ مگراس طرح سے كه اس كى بهترى مو'يمال تك كه وه ابني جوانى كو پہنچ جائے۔

اس موضوع پر اور بھی بہت سی آیات ہیں-

یلیم کے مال میں سال بورا ہونے کا اعتبار اس وقت سے ہو گاجب ان کے والد کی وفات ہوئی ہے 'کیونکہ وفات ہی سے مال ان کی ملکیت میں داخل ہوا ہے۔

سوال ۱۹۲۰

وقت حاضر میں استعال اور غیراستعال کے لیے تیار شدہ زیورات کی متعدد قسمیں پائی جاتی ہیں جیسے الماس اور پلا ٹینم وغیرہ' تو کیاان میں زکاۃ ہے؟ اور اگر یہ زیورات زینت و آرائش کے لیے یا استعال کے لیے برتن کی شکل میں ہوں تو ان کا کیا تھم ہے؟ مستفید فرمائیں' اللہ تعالیٰ آپ کو اجر و ثواب سے نوازے۔

جواب :

یہ زیورات اگر سونے اور چاندی کے ہوں اور مقدار نصاب کو پہنچ جائیں اور ان
پر سال کی مدت گذر جائے تو علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق ان میں زکاۃ ہے 'خواہ
وہ پننے کے لیے ہوں یا عاریۃ دینے کے لیے تیار کرائے گئے ہوں 'جیسا کہ اس بارے
میں صحیح احادیث وارد ہیں۔ لیکن اگر یہ زیورات سونے اور چاندی کے نہ ہوں بلکہ
الماس اور عقیق (موظّے) وغیرہ سے بنے ہوں تو ان میں زکاۃ نہیں 'الا یہ کہ ان سے
تجارت مقصود ہو' تو اس صورت میں یہ تجارتی سلمان کے تھم میں ہوں گے اور دیگر
سلمان تجارت کی طرح ان میں بھی زکاۃ واجب ہوگی۔

رہا سونے اور چاندی کے برتن بنوانے کا مسلم' تو زینت و آرائش کے لیے بھی سونے اور چاندی کے برتن بنوانا جائز نہیں' کیونکہ یہ کھانے پینے کے لیے انہیں استعال کرنے کاذرابعہ ہے' اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صحیح حدیث ہے:
''سونے اور چاندی کے برتن میں نہ بیو' اور نہ ان کی تھالیوں میں کھاؤ' کیونکہ یہ کھارکے لیے دنیا میں ہیں اور تہمارے لیے آخرت میں'' (متفق علیہ)

اگر کسی نے سونے اور چاندی کے برتن بنوا بھی لیے تو اس کو ان کی زکاۃ دینی ہوگی' ساتھ ہی اللہ عزو جل سے توبہ کرنی ہوگی اور ان برتنوں کو زبورات یا اسی جیسی چیزوں سے بدلناہوگاجو برتن کے مشابہ نہ ہوں۔

# سوال ۱۵:

بعض کسان زراعت میں صرف بارش کے پانی پر اکتفا کرتے ہیں' تو کیااس پیداوار میں زکاۃ ہے؟ اور کیااس کا حکم اس پیداوار سے مختلف ہو گا جے پانی کی مثین اور موٹر کے ذریعہ سینچا گیاہو؟

# جواب :

جو غلے یا پیل مثلاً محبور' کشمش' گیہوں اور جو وغیرہ' بارش کے پانی سے یا نہروں سے یا بہروں سے یا بہروں سے یا بہت چشموں سے سینچائی کرکے پیدا کئے گئے ہوں ان میں دسواں حصہ ' اور جو پانی کی مشین وغیرہ کے ذرایعہ سینچ کر پیدا کئے گئے ہوں ان میں بیسواں حصہ' کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث ہے' آپ نے فرمایا :

''جس کو آسان نے سیراب کیا ہو اس میں دسوال حصہ زکاۃ ہے اور جس کو آلات کے ذریعہ سینچا گیا ہو اس میں ہیسوال حصہ'' (صحیح بخاری بروایت ابن عمر رضی اللہ عنما)

# سوال ۱۲:

بعض مزرعوں میں کئی طرح کے میوے اور سنریاں پیدا ہوتی ہیں کیا ان میں زکاۃ ہے؟ اور وہ کون کون سی پیداوار ہیں جن میں زکاۃ واجب ہوتی ہے؟

جواب :

میوے اور ای طرح وہ سبزیاں جو نالی اور ذخیرہ نہیں کی جائیں مثلاً تربوز اور انار وغیرہ 'ان میں زکاۃ نہیں' الا یہ کہ ان کی تجارت کی جائے ' تجارت کی صورت میں ان کی قیمت پر جب سال گذر جائے اور وہ نصاب کو پہنچ جائے تو دیگر تجارتی سامانوں کی طرح ان میں بھی زکاۃ واجب ہوگ۔ البتہ وہ پھل اور غلے جو ناپے اور ذخیرہ کئے جائے ہیں جیسے کھجور' کشمش' گیہوں اور جو وغیرہ' ان میں زکاۃ واجب ہے' کیونکہ اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد عام ہے :

﴿ وَ مَا تُواْ حَقَّهُ مِيْوَمَ حَصَادِهِ } (سورة الانعام: ١٣١)

جس دن ان کو کاٹوان کاحق ادا کرو۔

اور فرمایا:

﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَءَا تُواْ الرَّكُوةَ ﴾ (سورة البقره: ٣٣) نماز قائم كرواور زكاة اواكرو-

نیز رسول الله صلی الله علیه وسلم کاارشاد ہے:

"بانچ وسق سے کم کھجور اور دائے (غلے) میں زکاۃ نہیں ہے" (مثفق علیہ)

اس حدیث سے ثابت ہو تا ہے کہ وہ غلے جو ناپے اور ذخیرہ کئے جاتے ہیں جب ان کی مقدار پانچ وسق پہنچ جائے تو اس میں زکاۃ واجب ہے۔ نیز رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے گیموں اور جو میں زکاۃ کی ہے 'جو اس بات کی دلیل ہے کہ ان کے مثل غلوں میں زکاۃ واجب ہے 'واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ۱۷:

نصاب زکاۃ کے جانے کے پیانے مختلف ہیں' ان پیانوں کی تعیین کے سلطے میں خود ہمارے علماء کے درمیان بھی اختلاف ہے' سوال سے کہ موجودہ وقت میں نصاب کے جانے کاسب سے صحح پیانہ کیاہے؟

# جواب :

اس سلسلہ میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاصاع معیار ہے'صاع نبوی' عراقی رطل سے پانچ رطل اور ایک تهائی رطل کا ہوتا ہے' اور ہاتھ سے اس کا اندازہ متوسط ہاتھ سے دونوں بھرے ہوئے ہاتھوں کے چار لپ کے برابر ہے' جیسا کہ اہل علم اور ائمہ لغت نے اس کی صراحت کی ہے۔ واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ۱۸:

بہت سے لوگ بینکوں کے ساتھ معاملہ کرتے ہیں 'جس میں کبھی حرام معاملات مثلاً سودی کاروبار بھی شامل ہوتے ہیں 'کیااس طرح کے مال میں زکاۃ ہے؟ اور اگر ہے تواس کے نکالنے کا طریقہ کیا ہے؟

### جواب :

سودی کاروبار کرنا حرام ہے خواہ وہ بینک کے ساتھ ہویا غیربینک کے ساتھ 'سودی کاروبار سے جو فائدہ حاصل ہو وہ کل کا کل حرام ہے' اور صاحب مال کی ملکیت نہیں' اس لیے اگر اس نے سود کی حرمت جانتے ہوئے وہ مال حاصل کر لیا ہے تو اسے خیر کے کامول میں صرف کر دینا ہوگا' لیکن اگر ابھی سودی منافع اس نے حاصل نہیں کئے میں تو اسے اپنا صرف اصل مال (راس المال) لے کر باقی چھوڑ دینا ہوگا، کیونکہ اللہ تعالیٰ کارشادہے :

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللّهَ وَذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ ٱلْإِيَوَا إِن كُنتُم مُوْمِنِينَ ﴿ قَالِ اللّهِ وَرَسُولِهِ ۚ وَإِن النّبَتُمْ فَلَكُمْ مُومِنِ مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ ۚ وَإِن النّبَتُمْ فَلَكُمْ مُوكَ مُومِنِ مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ ۚ وَإِن النّبَتُمْ فَلَكُمْ مُوكَ وَكُل الطّلَمُونَ وَلا الطّلَمُونَ وَلا الطّلَمُونَ وَلا الطّلَمُونَ وَلا اللّه عنه ورواور جوسود باقى ره الياج اسے جھوڑ دواگر تم مومن ہو اگر ایسا نہیں کرتے تواللہ اور اس کے رسول سے جنگ کے لیے تیار رہو اور نو آور اور نمارے لیے تمارا اصل مال ہے 'نه تم ظلم کو اور نه تم بر ظلم کیا جائے۔

لیکن اگر نمی نے سود کی حرمت نہ جانتے ہوئے سودی منافع حاصل بھی کر لیے تو یہ اس کی ملکیت ہیں' اپنے مال سے اس کو الگ کرنا اس کے لیے ضروری نہیں' کیونکہ اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے :

﴿ وَأَحَلَ ٱللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبُواْ فَمَن جَآءُهُ مَوْعِظُةٌ مِّن زَّيِهِ - فَأَنْهَى فَلَهُ مَاسكَفَ وَأَمْدُهُ \* إِلَى ٱللَّهِ وَمَنْ عَادَ فَأُوْلَتَهِكَ أَصْحَنْبُ ٱلنَّارِّ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾

(سورة البقره: ۲۷۵)

الله نے خرید و فروخت کو حلال کیا ہے اور ہود کو حرام ٹھمرایا ہے' تو جس کے پاس اس کے رب کی جانب سے نصیحت آئی اور وہ (سود سے) باز آگیا' تو جو پچھ پسلے ہو گیا وہ اس کے لیے ہے اور اس کا معالمہ اللہ کے حوالہ ہے' اور جو پھر سود کی طرف پلٹے تو یمی لوگ جہنم میں ہیشہ رہیں گے۔

ایسے شخص کو جس طرح اپنے اس مال کی زکاۃ دینی ہوگی جس میں زکاۃ واجب ہوتی ہے اس مال کی زکاۃ داجب ہوتی ہے اس مال کی زکاۃ بھی دینی ہوگی جو سودی منافع کے علاوہ ہیں 'اور اس میں اس کا وہ مال بھی داخل ہے جس میں سود کی حرمت جاننے سے پہلے سودی منافع شامل ہوگئے ہیں 'کیونکہ ندکورہ بالا آیت کی روشنی میں وہ اس کا مال ہے۔ واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ١٩ :

صدقہ فطر کاکیا تھم ہے؟ اور کیااس میں بھی نصاب ہے؟ اور کیاصدقہ فطر میں جو غلے نکالے جاتے ہیں وہ متعین ہیں؟ اور اگر متعین ہیں تو کیا کیا ہیں؟ اور اگر متعین ہیں تو کیا کیا ہیں؟ اور کیا مرد پر گھر بھر کی جانب سے 'جن میں بیوی اور خادم بھی ہیں'صدقہ فطر نکالناواجب ہے؟

# جواب :

صدقہ فطر ہر مسلمان پر فرض ہے' خواہ وہ چھوٹا ہو یا بڑا' مرد ہو یا عورت' آزاد ہو یا غلام' ابن عمر رضی اللہ عنما کی صبح حدیث ہے :

"رسول الله صلى الله عليه وسلم في برمسلمان مرد اور عورت كيمول اور عورت والم الله عليه وسلم في اور ياك صاع جو صدقه فطر فرض قرار ديا برك صاع جو صدقه فطر فرض قرار ديا كي صاع جو اور مسلمانول ك نماز عيد كه ليه نكلنه سه يسلم يميل اداكر دين كاحكم ديا هم منق عليه)

صدقہ فطر کے لیے نصاب شرط نہیں' بلکہ ہروہ مسلمان جس کے پاس اپنے لیے اور اپنے بال بچوں کے لیے ایک دن اور ایک رات کی خوارک سے زائد غلہ ہواسے اپنی طرف سے اور اپنے گھروالوں کی طرف سے 'جن میں اس کے بچے' بیویاں اور زر خرید غلام اور لونڈی شامل ہیں' صدقہ فطر نکالنا ہوگا۔

وہ غلام جے اجرت۔ تنخواہ۔ پر رکھا گیا ہو وہ اپنے صدقہ فطر کاخود ذمہ دار ہے'الا بیہ کہ مالک بطور احسان اپنی طرف سے ادا کردے' یا غلام نے مالک پر صدقہ فطر کی شرط لگار کھی ہو'لیکن زر خرید غلام کا صدقہ فطر تو جیسا کہ حدیث میں نہ کور ہوا' مالک کے ند سے

صدقہ فطر کا علاء کے صیح ترین قول کے مطابق شرکی خوراک کی جنس سے نکالنا ضروری ہے، خواہ وہ کھجور ہو، یا جو ہو، یا گیہوں ہو، یا مکئی ہو، یا اس کے علاوہ کوئی اور غلہ ہو۔ اور اس لیے بھی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس بارے میں کسی خاص فتم کے غلے کی شرط نہیں رکھی ہے، اور اس لیے بھی کہ اس سے غرباء و مساکین کے ساتھ ہمدردی مقصود ہوتی ہے اور غیر خوراک سے کسی کے ساتھ ہمدردی کرنا مسلمان کو زبیب نہیں دیتا۔

# سوال ۲۰:

بو سنیا اور ہرز گونیا وغیرہ کے مسلم مجاہدین کو صدقہ فطر دینا کیسا ہے؟ اور اگر فتویٰ جواز کا ہے تو پھراس سلسلے میں افضل کیا ہے ؟

### جواب :

مشروع یہ ہے کہ صدقہ فطر نکالنے والاجس شرمیں مقیم ہے صدقہ فطروہیں کے

فقراء کو دے 'کیونکہ عموماً وہی اس کے زیادہ ضرور تمند ہوتے ہیں 'اور اس لیے بھی کہ اس سے ان کی ہمدردی و غنخ اری ہو جاتی ہے اور وہ عید کے دن دست سوال دراز کرنے سے بناز ہو جاتے ہیں۔ لیکن اگر صدقہ فطردو سرے شرکے فقراء کو دیدیا جائے تو بھی علاء کے صحح ترین قول کے مطابق کفایت کر جائے گا'کیونکہ اس صورت میں بھی وہ مستحقین تک ہی پہنچتا ہے' پھر بھی اپنے شہرکے فقراء کو دینا افضل اور احوط ہے۔

ز کا ق کی طرح صدقہ فطر کی تقسیم کے لیے بھی کسی معتبر شخص کو و کیل بنانا درست ہے 'خواہ اس کی تقسیم شمر کے فقراء میں ہویا باہر کے فقراء میں شمر کے فقراء میں تقسیم کرنے کے لیے بھی کسی معتبر شخص کو و کیل بنانا درست ہے 'واللہ ولی التوفیق۔

# روزه

# سوال 1 :

رمضان کے روزے کن لوگول پر فرض ہیں ؟ نیز رمضان کے روزول کی اور نفل روزوں کی کیافضیات ہے؟

# جواب :

رمضان کے روزے ہر مکلف مسلمان مرد و عورت پر فرض ہیں 'اور جو بچے اور پچیاں سات سال کے ہو جا کیں اور وہ روزے رکھ سکتے ہوں تو ان کے لیے رمضان کے روزے رکھنامتحب ہے 'اور ان کے مررست حضرات کا یہ فرض ہے کہ طاقت رکھنے کی صورت میں انہیں نماز کی طرح روزے کا بھی تھم دیں۔ اس مسکلہ کی بنیاد رکھنے کی صورت میں انہیں نماز کی طرح روزے کا بھی تھم دیں۔ اس مسکلہ کی بنیاد رفتانی کا یہ ارشاد ہے :

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ كُنِبَ عَلَيْتَكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن فَقَوْنَ ﴿ يَنَا مَا مَعْدُودَاتُ فَمَن كَاكَ مِنكُم مّرِيطًا أَوْ عَلَى سَغَوْ فَمِن كَاكُ مِنكُم مّرِيطًا أَوْ المَالَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ بِيلِ جَل طَرح تم سے بہلے الله كا تقوى اختيار كو أروز عن جي لي جمل الله كا تقوى اختيار كو أروز عن جي لين جمل مُن يُن وَهِ وَخَصَ تم من الله كا تقوى اختيار كو أروز عن عن الله كا تقوى اختيار كو أروز عن عن الله كا تقوى الله كا تقوى الله كا تقوى المن يو وه وو دو سرك كُنتى كے دن بيل جو وہ دو سرك

دنوں میں گنتی پوری کرلے۔

اور اس کے بعد ہی اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا :

﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِى أَنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدَّى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَتٍ مِّنَ الْهُدَى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَتٍ مِّنَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللّهُ اللَّهُ مَا اللَّالَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ اللَّالَةُ مِنْ اللَّالِمُلْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الل

آؤ عَلَىٰ سَفَرِ فَعِدَّهُ مِنَ آمَيَاهِ أَخَدَ ﴾ (سورة البقره: ١٨٥) رمضان وه ممينه ہے جس ميں قرآن نازل کيا گيا ،جو لوگوں کو راه بتلا تا ہے اور اس ميں ہدايت كى اور حق كو ناحق ہے بيچانے كى كھلى كھلى نشانياں ہيں ، پس تم ميں سے جو شخص يہ ممينه پائے وہ اس كے روزے ركھے اور جو يمار ہو يا سفر ميں ہو وہ دو سرے دنول ميں اس كى گنتی يورى كرے۔

اورابن عمررضي الله عنماكي حديث سے كه نبي النيكيا في ورايا:

"اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پر ہے: اس بات کی شمادت دینا کہ اللہ کے علاوہ کوئی معبود برحق نہیں اور محمد- صلی اللہ علیہ وسلم- اللہ کے رسول ہیں اور نماز قائم کرنا اور زکاۃ دینا اور رمضان کے روزے رکھنا اور بیت اللہ کا حج کرنا" (متفق علیہ)

نیز جرئیل علیہ السلام نے جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اسلام کے بارے میں سوال کیاتو آپ نے فرمایا :

"اسلام یہ ہے کہ تم اس بات کی شہادت دو کہ اللہ کے سواکوئی معبود برحق نہیں اور محمہ صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے رسول ہیں 'اور نماز قائم کرو' اور زکاۃ دو' اور رمضان کے روزے رکھو' اور استطاعت ہو تو بیت اللہ کا جج کرو"

اس حدیث کو امام مسلم نے اپنی صحیح میں عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے طریق سے روایت کیا ہے' اور اسی معنی کی ایک اور حدیث بخاری و مسلم ہی میں ابو ہرریہ رضی اللہ عنہ کے طریق سے بھی مروی ہے۔

نیز تھیجین- بخاری و مسلم- میں ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے بیہ حدیث بھی مروی ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا : "جس نے ایمان کے ساتھ اجر و ثواب طلب کرتے ہوئے رمضان کے روزے رکھ اس کے گذشتہ تمام (صغیرہ) گناہ معاف کردیئے گئے" دوسری حدیث میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

"الله عزوجل ارشاد فرماتا ہے کہ آدمی کا ہر عمل اس کے لیے ہے' ایک نیکی کا ہدلہ دس گنا ہے سات سو گنا تک ہے 'البتہ روزہ میرے لیے ہے اور میں ہی اسے اس کا بدلہ دونگا' اس نے میرے لیے اپنی شہوت سے کنارہ کشی کی اور کھانا پینا ترک کیا' اور روزہ دار کے لیے خوشی کے دو موقع ہیں' ایک موقع وہ ہے جب وہ روزہ افطار کرتا ہے' اور دو سرا موقع وہ ہوگا جب وہ اپنی پروردگار سے ملاقات کرے گا۔ اور روزہ دار کے منہ کی بواللہ کے نزدیک مشک کی خوشبو سے بھی زیادہ بہندیدہ ہے' (متفق علیہ)

رمضان کے روزوں کی اور عام روزوں کی فضیلت کے بارے میں بہت سی اصادیث مروی ہیں جو لوگوں میں معروف و مشہور بھی ہیں 'واللہ ولی التوفق۔

# سوال ۲:

کیا سوچھ بوچھ رکھنے والے بیچ سے روزہ رکھوایا جائے گا؟ اور اگر روزہ رکھنے کے دوران ہی وہ بالغ ہو جائے توکیا سے روزہ فرض روزہ کی طرف سے کفات کرے گا؟

#### جواب :

پہلے سوال کے جواب میں میہ بات گذر چکی ہے کہ بنے اور بچیاں جب سات سال یا اس سے زیادہ کے ہو جائیں تو عادت ڈاٹنے کے لیے ان سے روزے رکھوائے جائیں اور ان کے سرپرست حضرات کی ذمہ داری ہے کہ نماز کی طرح انہیں روزے کا بھی حکم کریں اور جب وہ بلوغت کو پہنچ جائیں تو پھران پر روزہ واجب ہو جاتا ہے اور اگر دن میں روزہ کے دوران ہی بالغ ہو جائیں تو ان کا یہ (نفل) روزہ فرض روزہ کی طرف سے کفایت کر جائے گا بطور مثال یہ فرض کرلیں کہ ایک پنچ نے زوال کے وقت اپنی عمر کے پندرہ سال مکمل کئے اور وہ اس دن روزہ سے تھا تو اس کا یہ روزہ فرض روزہ کی طرف سے کافی ہوگا دن کے اول حصہ کا روزہ نفل اور آخیر حصہ کا روزہ فرض شار ہوگا کی یہ اس صورت میں ہے کہ اس سے پہلے اس کے زیر ناف بال نہ آئے ہوں کیا شہوت کے ساتھ اس سے منی نہ خارج ہوئی ہو۔ بی کے بارے میں بھی بالکل یمی حکم ہے البتہ اس کے تعلق سے ایک چو تھی علامت حیض بھی ہے جس سے اس کے بالغ ہونے کا تھم لگایا جائے گا۔

مسافر کے لیے سفر میں 'خصوصاً ایسے سفر میں جس میں کسی طرح کی مشقت در پیش نہ ہو' مثلاً ہوائی جہاز سے یا دیگر جدید ذرائع سے سفر کرنے کی صورت میں روزہ رکھناافضل ہے یا نہ رکھنا؟

#### جواب :

سوال ۱۳:

مسافر کے لیے سفر میں مطلقاً روزہ نہ رکھنا بہتر ہے 'لیکن اگر کوئی شخص بحالت سفر روزہ رکھ لے تو بھی کوئی حرج نہیں 'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے نیز صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے دونوں عمل ثابت ہیں'لیکن اگر سخت گرمی ہو اور مشقت زیادہ محسوس ہو تو روزہ نہ رکھنا ہی موکد ہو جا آ ہے' اور ایسی صورت میں روزہ رکھنا مکروہ ہے'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک شخص کو دیکھا کہ وہ سفر میں روزے سے ہے اور سخت گری کی وجہ سے اس کے اوپر سامہ ڈال دیا گیا ہے تو آپ نے فرمایا :

''سفرمیں روزہ ر کھنابھلائی نہیں ہے''

اور اس لیے بھی ایسی حالت میں روزہ رکھنا مکروہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے :

"الله كويه بات پيند ہے كه اس كى دى ہوئى رخصت قبول كى جائے ، جس طرح اسے يہ بات ناپيند ہے كه اس كى نافرمانى كى جائے "

دو سری حدیث میں بیہ الفاظ ہیں:

"جس طرح اے میہ بات پیند ہے کہ اس کے فرائض پر عمل کیاجائے"

اس سلیلے میں گاڑی یا اونٹ یا کشتی یا پانی کے جہاز سے سفر کرنے والے میں اور ہوائی جہاز سے سفر کالفظ ہرایک کو شامل ہوائی جہاز سے سفر کالفظ ہرایک کو شامل ہے اور وہ سفر کی رخصت سے فائدہ اٹھائیں گے۔

الله تعالیٰ نے اپنے بندوں کے لیے سفراور اقامت کے احکام رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی زندگی میں تا قیامت آنے والوں کے لیے مشروع فرمائے 'اور اسے اس بات کا بخوبی علم تھا کہ بعد میں حالات میں کیا کیا تبدیلیاں آئیں گی اور کیسے کیسے وسائل سفر ایجاد ہوں گے 'اس لیے اگر حالات اور وسائل سفر کے مختلف ہونے سے احکام بھی بدل جاتے تو الله سجانہ و تعالیٰ نے اس بات پر متنبہ کیا ہوتا۔ جیسا کہ اس کا ارشاد ہے :

﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ يَبْيَنَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدُى وَرَصْمَةً وَبُثْمَرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ﴾ لِلْمُسْلِمِينَ﴾

ہم نے آپ پر کتاب (قرآن) نازل کی جو ہر چیز کو بیان کرنے والی ہے اور

مسلمانوں کے لیے ہدایت اور رحمت اور بشارت ہے۔ نیز فرمایا:

﴿ وَٱلْخَيْلَ وَٱلْبِغَالَ وَٱلْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً وَيَغَلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (سورة النحل: ٨)

اور اس نے گھوڑے اور خچر اور گدھے تمہاری سواری اور زینت کے لیے پیدا کئے 'اور وہ چیزیں پیدا کرتا ہے جن کوتم نہیں جانتے۔

# سوال ۳ :

ماہ رمضان کا شروع ہونا اور اختام کو پنچنا کس چیزے ثابت ہوگا؟ اور اگر رمضان کے شروع ہونے یا مکمل ہونے کے وقت صرف ایک شخص نے اکیلے چاند دیکھا تو اس کا کیا تھم ہے؟

#### جواب :

ماہ رمضان کا شروع ہونا اور ختم ہونا دویا دوسے زیادہ عادل گواہوں کی گواہی ہے ثابت ہوتا ہے' البتہ اس ماہ کے شروع ہونے کے لیے صرف ایک گواہ کی گواہی کافی ہے' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشادہے :

"اگر دو گواه گواهی دیدین تو روزه ر کھو اور افطار کرد<sup>"</sup>

نیز نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے صرف ابن عمر رضی اللہ عنهما کی شادت اور ایک موقع پر صرف ایک دیماتی کی شمادت کی بنیاد پر لوگوں کو روزہ رکھنے کا حکم دیا تھا' اور مزید کوئی شمادت نہیں طلب کی تھی' اس کی حکمت۔ واللہ اعلم یہ ہے کہ اس ماہ کے شروع ہونے اور اختتام کو بہنچنے میں دین کے لیے احتیاط ملحوظ رکھا جائے 'جیساکہ اہل علم نے اس کی صراحت کی ہے۔

اگر کسی شخص نے رمضان کے شروع یا اختتام کے وقت اکیلے چاند دیکھا اور اس کی شادت پر عمل نہ کیا گیا تو اہل علم کے صحیح ترین قول کے مطابق وہ عام لوگوں کے ساتھ روزہ رکھے اور افطار کرے اور خود اپنی شہادت پر عمل نہ کرے 'کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے :

"روزہ اس دن کا ہے جس دن تم سب روزہ رکھتے ہو' اور افطار اس دن ہے جس دن تم سب قربانی اس دن ہے جس دن تم سب قربانی کرتے ہو' اور قربانی اس دن ہے جس دن تم سب قربانی کرتے ہو''۔ واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ۵ :

مطلع بدل جائے تو لوگ کس طرح روزے رکھیں؟ اور کیا دور دراز ملکوں مثلاً امریکہ اور آسٹریلیا وغیرہ میں رہنے والوں کے لیے ضروری ہے کہ وہ سعودی عرب والوں کی رویت کی بنیاد پر روزہ رکھیں'کیونکہ وہ چاند نہیں دکھتے؟

### جواب :

اس سلسلہ میں صحیح بات میہ ہے کہ چاند کی رویت پر اعتاد کیا جائے اور مطلع بدل جانے کا عتاد کیا جائے اور مطلع بدل جانے کا اعتبار نہ کیا جائے 'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے رویت ہی پر اعتاد کرنے کا حکم دیا ہے' اور اس بارے میں کوئی تفصیل نہیں فرمائی ہے' جیسا کہ صحیح حدیث میں آپ کا بید ارشاد ثابت ہے :

" چاند دیکھ کر روزہ رکھو' اور چاند دیکھ کر افطار کرو' اور اگر ابر کی وجہ ہے تم پر

چاند ظاہر نہ ہو تو تئیں کی گنتی پوری کرو" (متفق علیہ) اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے سے حدیث بھی ثابت ہے :

"تم روزه نه ر کھویہاں تک که جاند دیکھ لویا (شعبان کی) گنتی پوری کر لو' اور افطار نه کرویہاں تک که جاند دیکھ لویا (رمضان کی) گنتی پوری کرلو"

اس معنی کی اور بھی بہت سی احادیث وارد ہیں۔

ان احادیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جائے کے باوجود اختلاف مطلع کی جانب کوئی اشارہ نہیں فرمایا۔ لیکن کچھ اہل علم اس طرف گئے ہیں کہ مطلع بدل جانے کی صورت میں ہر شہروالوں کے لیے چانہ دیکھنے کا اعتبار ہوگا' ان کی دلیل ابن عباس رضی اللہ عنما کا بیہ اثر ہے کہ وہ مدینہ طیبہ میں سے اور انہوں نے اہل شام کی رویت کا اعتبار نہ کیا' ملک شام والوں نے معاویہ رضی اللہ عنہ کے زمانہ میں جعہ کی رویت کا اعتبار نہ کیا' ملک شام والوں نے معاویہ رضی اللہ عنہ کے زمانہ میں جعہ کی رات رمضان کا چانہ دیکھا اور اسی کے مطابق روزہ رکھا' لیکن اہل مدینہ نے وہی چانہ ہفتہ کی رات دیکھا' اور جب حضرت کریب نے ابن عباس رضی اللہ عنما سے اہل شام رات چانہ دیکھنے اور روزہ رکھنے کا تذکرہ کیا تو ابن عباس نے فرمایا کہ ہم نے ہفتہ کی رات چانہ دیکھنے ہوری کرلیں' ابن عباس رضی اللہ عنما نے نبی کریم صلی اللہ یا بھر (رمضان کی) گنتی بوری کرلیں' ابن عباس رضی اللہ عنما نے نبی کریم صلی اللہ عنما کی اس حدیث سے استدلال کیا :

"چاند دیکھ کرروزہ رکھو' اور چاند دیکھ کرافطار کرو"

اہل علم کے اس قول کے اندر تقویت پائی جاتی ہے' اور سعودی عرب کی ''مجلس ہیئت کبار علماء'' کے ممبران کی رائے بھی یمی ہے'کیونکہ اس سے مختلف دلا کل کے درمیان تطبیق ہو جاتی ہے' واللہ ولی التوفیق۔

## سوال ۲:

جن ملکوں میں دن اکیس گھنٹے تک بڑا ہو تا ہے وہاں کے لوگ کس طرح روزہ رکھیں؟ کیا وہ روزہ رکھنے کے لیے کوئی وقت متعین کریں گے ؟ اس طرح جن ملکوں میں دن بہت ہی چھوٹا ہو تا ہے وہ کیا کریں؟ اور اسی طرح وہ ممالک جہاں دن اور رات چھ چھ ماہ تک لمبے ہوتے ہیں وہاں کے لوگ کس طرح روزہ رکھیں؟

#### جواب :

جن ممالک میں دن اور رات کی گردش چوہیں گھنٹے کے اندر اندر پوری ہو جاتی ہے وہاں کے لوگ دن میں روزہ رکھیں گے 'خواہ دن چھوٹا ہو یا بڑا' اور بیہ ان کے لیے۔ الحمد للہ ۔ کفایت کر جائے گا' بھلے ہی دن چھوٹا ہو۔ البتہ وہ ممالک جمال دن اور رات کی گردش چوہیں گھنٹے کے اندر پوری نہیں ہوتی' بلکہ رات یا دن چھ چھ ماہ تک لیے ہوتے ہیں' وہاں کے لوگ نماز اور روزہ کے وقت کا اندازہ متعین کرکے ای حساب سے نماز پڑھیں گے اور روزے رکھیں گے' جیسا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے دجال کے فاہر ہونے کے ایام کے بارے میں حکم دیا ہے' جس کا پہلا دن وسلم نے دجال کے فاہر ہونے کے ایام کے بارے میں حکم دیا ہے' جس کا پہلا دن ایک سال کے اور دوسرا دن ایک ماہ کے اور تیسرا دن ایک ہفتہ کے برابر ہوگا کہ نماز کے وقت کا اندازہ کرکے نماز بڑھ لیں۔

سعودی عرب کی "مجلس بایت کبار علماء" نے مذکورہ بالا مسئلہ میں غور و فکر کرنے کے بعد ایک قرار داد حوالہ نمبرالا مورخہ ۱۲/ ۱۲ / ۱۳۹۸ھ پاس کی ہے 'جو درج ذیل آلحہ مُدُ لِلْهِ وَالصَّلاةُ وَالسَّلامُ عَلَى رَسُولِهِ وَ آلِهِ وَ صَحَبُهِ وَ بَعُدُ:

مجلس بیت کبار علاء کے بارہویں اجتاع منعقدہ ریاض 'ماہ رہج الثانی ۱۳۹۸ ہجری میں رابطہ عالم اسلامی کے سکریٹری جزل کا خط 'حوالہ نمبر۵۵۵ 'مورخہ ۲۱/۱۱۸ ۱۳۱۱ھ پیش ہوا جو سویڈن کے شہر مالو کے صدر رابطہ برائے اسلامی تنظیمات کے خط میں وارد موضوع پر مشمل تھا 'جس میں صدر محترم فہ کور نے یہ وضاحت کی ہے کہ ''سکنڈ نیوین ''ممالک میں وہاں کے جغرافیائی محل و قوع کے پیش نظرموسم گرما میں دن انتہائی لیما اور موسم سرما میں انتہائی چھوٹا ہے 'جبکہ وہاں کے شالی علاقوں میں موسم گرما میں ہوتا 'اور موسم سرما میں انتہائی چھوٹا ہے 'جبکہ وہاں کے شالی علاقوں میں موسم گرما میں ہوتا 'اور موسم سرما میں اس کے برعکس آفتاب طلوع ہی شیں ہوتا اور موسم سرما میں اس کے برعکس آفتاب طلوع ہی شیں ہوتا ۔ ایسی صورت میں ان ممالک میں بسنے والے مسلمان روزہ رکھنے اور افطار کرنے نیز او قات نماز کی تعیین کی کیفیت جانا چاہتے ہیں۔ رابطہ عالم اسلامی کے جزل سکریٹری نیز او قات نماز کی تعیین کی کیفیت جانا چاہتے ہیں۔ رابطہ عالم اسلامی کے جزل سکریٹری کے اپنے خط میں اس بارے میں فتوئی صادر کرنے کی درخواست کی ہے ' ناکہ نہ کورہ ممالک کے مسلمانوں کو اس فتوئی صادر کرنے کی درخواست کی ہے ' ناکہ نہ کورہ ممالک کے مسلمانوں کو اس فتوئی ہے باخبر کر سکیں۔

مجلس ہیئت کبار علماء کے اس اجتماع میں مسئلہ ہذا سے متعلق دائمی کمیٹی برائے علمی تحقیقات وافقاء کا تیار کردہ بیان اور فقهاء سے منقول دیگر نصوص بھی پیش کئے گئے' اور ان پر بحث و نظراور مناقشہ کے بعد مجلس نے درج ذیل بیان جاری کیا:

ا - جن ممالک میں دن اور رات ایک دو سرے سے جدا جدا ہوں' بایں طور کہ وہاں فجر طلوع ہوتی ہو اور آفتاب غروب ہو تا ہو' البتہ موسم گرمامیں دن بہت ہی طویل ہوتا ہو اور اس کے برعکس موسم سرمامیں بہت ہی چھوٹا ہو' ایسے ممالک میں رہنے والے مسلمانوں کے لیے ضروری ہے کہ وہ انہی او قات میں نماز ادا کریں جو شرعاً متعین اور معروف ہیں' کیونکہ اللہ تحالی کابیہ تھم عام ہے :

﴿ أَقِيرِ ٱلصَّلَوْةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ ٱلَّيْلِ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ ۚ إِنَّ قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا﴾

سورج ڈھلنے ہے رات کے اندھیرے تک نماز قائم کرو' اور فجر کے وقت قرآن پڑھنا بھی' یقینا فجریں قرآن پڑھنے کے وقت فرشتے عاضر ہوتے ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ کابہ ارشاد بھی :

﴿ إِنَّ الصَّلَوْةَ كَانَتَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنَّا مَّوْقُونَنا ﴾ (مورة النساء: ١٠٣) يقينا نماز مومنول ير مقرره وقت مين فرض ہے۔

نیز بریدہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ ایک شخص نے بی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے نماز کے وقت کے بارے بیں سوال کیا تو آپ نے فرمایا : ہمارے ساتھ دو دن نماز پڑھو' چنانچہ جب آفتاب ڈھل گیا تو آپ نے بلال۔ رضی اللہ عنہ۔ کو اذان دی' پھر آپ نے تعلم دیا اور انہوں نے ظمر کی اقامت کی' پھر جبکہ آفتاب ابھی بلند' سفید اور بالکل صاف تھا آپ نے تھم دیا اور انہوں نے عمر کی اقامت کی' پھر جبکہ آفتاب غروب ہوگیا تو آپ نے تھم دیا اور انہوں نے مفرک اقامت کی' پھر جب آفتاب غروب ہوگیا تو آپ نے تھم دیا اور انہوں نے مفرب کی اقامت کی' پھر جب آسان کی سرخی غائب ہوگئ تو آپ نے تھم دیا اور انہوں نے انہوں نے بخرک مغرب کی اقامت کی' پھر طلوع فجر کے بعد آپ نے تھم دیا انہوں نے فجرک

پھر جب دو سرا دن شروع ہوا تو آپ۔ صلی اللہ علیہ وسلم۔ نے بلال کو تھم دیا اور انہوں نے ٹھنڈا ہونے پر اقامت کی' اور عصر کی نماز اس وقت پڑھی جبکہ آفتاب ابھی بلندی پر تھا' لیکن پہلے دن سے دیر کرکے پڑھی' اور مغرب کی نماز سرخی غائب ہونے سے پہلے پڑھی' اور عشاء کی نماز ایک تمائی رات گذر جانے پر پڑھی' اور فجر کی

نماز اجالا ہو جانے پر پر مھی ' پھر فرمایا : نماز کے وقت کے بارے میں سوال کرنے والا شخص کمال ہے؟ اس نے جواب دیا : اے اللہ کے رسول! میں ہوں ' آپ نے فرمایا : تمہاری نمازوں کے او قات ان دونوں و قتوں کے درمیان ہیں (بخاری و مسلم) عبد اللہ بن عمرو بن عاص - رضی اللہ عنما - سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا :

ان کے علاوہ اور بھی قولی و فعلی احادیث ہیں جو پانچوں فرض نمازوں کے او قات کے تعیین کے سلسلے میں وارد ہیں' ان احادیث میں دن یا رات کے چھوٹے یا برے ہونے میں کوئی فرق نہیں ہے' جب تک کہ نمازوں کے او قات رسول اللہ صلی علیہ وسلم کی بیان کردہ علامتوں کے مطابق ایک دو سرے سے جدا جدا ہوں۔ یہ رہا مسئلہ او قات نماز کی تعیین کا۔

رہی بات ماہ رمضان میں روزہ رکھنے کے او قات کی تعیین کی' تو جن ممالک میں دن اور رات ایک دوسرے سے جدا جدا ہوں اور ان کا مجموعی وقت چوہیں گھنٹے ہو' وہاں کے مکلف مسلمانوں کے لیے ضروری ہے کہ پورے دن یعنی طلوع فجرہے لے کر آفتاب غروب ہونے تک کھانے ' پینے اور دیگر تمام مفطرات سے رکے رہیں 'اور صرف رات میں 'خواہ کتنی ہی چھوٹی ہو' کھانا' پینا اور بیوی سے مبستری وغیرہ طال جانیں' کیونکہ شریعت اسلام ہر ملک کے باشندوں کے لیے عام ہے' اور اللہ تعالیٰ کا ارشادے :

﴿ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يَنَبَيَّنَ لَكُو الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسَوْدِ مِنَ الْفَخْر ثُمَّ أَيَتُوا القِيَامَ إِلَى الْيَسِلَ ﴾ (مورة البقره: ١٨٧)

اور کھاتے اور پیتے رہو' یہاں تک کہ صبح کی سفید دھاری رات کی کالی دھاری سے تم کو صاف د کھائی دینے لگے۔

البتہ وہ شخص جو دن کے طویل ہونے کی وجہ سے روزہ نہ رکھ سکتا ہو' یا آثار و علامات سے یا تجربہ سے یا کسی معترما ہر ڈاکٹر کے بتانے سے یا اپنے گمان غالب سے بیہ جانتا ہو کہ روزہ رکھنا اس کی ہلاکت کا یا شدید مرض میں مبتلا ہو جانے کا سبب بن سکتا ہو ' یا روزہ رکھنے سے اس کا مرض بڑھ جائے گا' یا اس کی شفایا بی کمزور بڑجائے گی' تو ایسا شخص روزہ نہ رکھے' اور ان کے بدلے دو سرے مہینہ میں' جس میں اس کے لیے روزہ رکھنا کمکن ہو' قضا کرلے' اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهُرَ فَلْيَصُتْ أَوْمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعَنَ شَهِدَ مِن أَرَيك إِلَّهُ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعَيَ أَنْ مَنْ أَرَيك إِلَا أَخَرُ ﴾ فَعِيدًةُ مِنْ أَرَيك إِلَيْ أَرَيك إِلَيْ الْعَلْمُ : ١٨٥)

نیز اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ لَا يُكِلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسَعَهَا ﴾ (سورة البقره: ۲۸۷) الله كمى نفس كواس كى طاقت سے زيادہ مكلف نہيں كرتا-اور فرماما:

﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾ (سورة الحج: ٨٠) اوراس (الله) نے دین کے معاطم میں تم پر کوئی تنگی نہیں رکھی۔

۲ - جن ممالک میں موسم گرامیں آفتاب غروب ہی نہ ہوتا ہو اور موسم سرما میں آفتاب ظلوع ہی نہ ہوتا ہو اور موسم سرما میں آفتاب ظلوع ہی نہ ہوتا ہو' اسی طرح وہ ممالک جہاں مسلسل چھ مہینے رات اور چھ مہینے دن رہتا ہو' وہاں کے مسلمانوں کے لیے ضروری ہے کہ وہ قریب ترین ملک جہاں فرض نمازوں کے او قات جدا جدا ہوں' وہاں کے او قات نماز کے پیش نظرا پی بی وقت فرض نمازوں کے او قات متعین کرلیں' اور ہر چو ہیں گھنٹے کے اندر پانچوں فرض فرض نمازوں کے او قات معراج والی حدیث میں وارد ہے کہ اللہ تعالی نے اس نمازیں ادا کریں' کیونکہ اسراء و معراج والی حدیث میں وارد ہے کہ اللہ تعالی نے اس امت پر ایک دن اور ایک رات میں پچاس نمازیں فرض کیس تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اینے رہ سے امت کے لیے تخفیف کرواتے رہے' یہاں تک کہ اللہ نے فرما :

''اے محمد (صلی الله علیه وسلم) ایک دن اور رات میں اب میہ کل پانچ نمازیں ہیں' اور ہر نماز دس کے برابرہے'گویا یہ پچاس نمازیں ہیں''

طلحہ بن عبید اللہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ علاقہ نجد سے ایک دیماتی صحابی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آئے 'جن کا سرپراگندہ تھا' ہم ان کی آواز تو سن رہے تھے گربات نہیں سمجھ پارہے تھے' یمال تک کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے قریب ہوگئے' وہ آپ سے اسلام کے بارے میں دریافت کررہے تھے' آپ

نے ان کے جواب میں ارشاد فرمایا:

"ایک دن اور رات میں پانچ نمازیں فرض ہیں"

اس دیماتی نے سوال کیا کہ کیا ان کے علاوہ بھی مجھ پر پچھ ہے؟ آپ نے فرمایا:

" نهيں 'الايه كه تم نفل پڙهو"

نیز انس بن مالک رضی اللہ عنہ کی حدیث ہے وہ بیان کرتے ہیں کہ ہم کو رسول الله صلى الله عليه وسلم سے كسى چيزكے بارے ميں سوال كرنے سے منع كرويا كيا تھا' اس لیے ہماری میہ خواہش ہوتی تھی کہ دیمات سے کوئی سمجھد ار شخص آئے اور آپ ہے کچھ دریافت کرے اور ہم سنیں' چنانچہ ایک مرتبہ ایک دیماتی آیا اور کما کہ اے محمر (صلی اللہ علیہ وسلم) ہمارے پاس آپ کا قاصد پہنچااور کما کہ آپ کہتے ہیں کہ اللہ نے آپ کو بھیجا ہے' آپ نے فرمایا: قاصد نے سے کما۔ اس نے سوال کرتے کرتے کہا کہ آپ کے قاصد نے یہ بھی کہا کہ ہم پر ایک دن اور رات میں پانچ نمازیں فرض ہیں' آپ نے فرمایا: اس نے سے کہا۔ دیماتی نے کہا: اس ذات کی قتم جس نے آپ کو بھیجا ہے کیااللہ نے آپ کو اس کا حکم دیا ہے؟ آپ نے فرمایا : ہاں۔ نی صلی الله علیه وسلم سے یہ بھی ثابت ہے کہ آپ نے صحابہ کرام کو مسے وجال کے بارے میں بتایا' تو انہوں نے آپ سے دریافت کیا کہ وہ کتنے دن زمین پر ٹھسرے گا؟ آپ نے فرمایا: چالیس دن کین اس کا ایک دن ایک سال کے برابر ایک دن ایک ماہ کے برابر' ایک دن ایک جمعہ (یعنی ایک ہفتہ) کے برابر' اور باقی دن عام دنوں ك برابر مول كي- سوال كياكياكه اس الله ك رسول ! اس كاجو دن ايك سال کے برابر ہوگا کیا اس میں ایک دن کی نمازیں جارے لیے کافی ہوں گی؟ آپ نے فرمایا: نهیں' بلکه ایک ایک دن کااندازه کرلیا کرنا-

اس حدیث میں آپ- صلی اللہ علیہ وسلم- نے دجال کے ظاہر ہونے کے وقت ایک سال کے برابر والے دن کو ایک دن نہیں شار فرمایا 'جس میں صرف پانچ نمازیں کافی ہوں ' بلکہ ہرچو ہیں گھنٹے میں پانچ نمازیں فرض قرار دیں ' اور یہ تھم دیا کہ لوگ ایٹ ایٹ ایٹ ملکوں میں عام دنوں کے او قات متعین کرلیں۔

لہذا ان ممالک کے مسلمان جن کے تعلق سے نمازوں کے او قات کے تعیین کا مسلم دریافت کیا گیا ہے' ان کے لئے ضروری ہے کہ وہ اپنے قریب ترین ملک' جمال دن اور رات ہر چوہیں گھنٹے کے اندر مکمل ہو جاتے ہوں' اور شرعی علامتوں کے ذریعہ بن فی وقتہ نمازوں کے او قات معروف ہوں' اس ملک کے او قات نماز کی روشنی میں نمازوں کے او قات متعین کرلیں۔

ای طرح رمضان کے روزے کا مسکلہ بھی ہے' ان کے لیے ضروری ہے کہ وہ قریب ترین ملک' جہال دن اور رات جدا جدا ہوں اور ہرچو بیس گھنٹے کے اندر ان کی گردش مکمل ہو جاتی ہو' اس ملک کے او قات کے اعتبار سے ماہ رمضان کی ابتدا اور اس کے اختام' او قات سحرو افطار' نیز طلوع فجراور غروب آفتاب وغیرہ کے او قات متعین کرلیس اور روزہ رکھیں' جیسا کہ مسے دجال سے متعلق حدیث میں بات گذر چی ہے' اور جس میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ کرام کو اس بوے دن میں او قات نماز کی تعیین کرنے کی کیفیت کی جانب رہنمائی فرمائی ہے' اور ظاہر بات ہے کہ او قات مسکلہ میں روزہ اور نماز کے درمیان کوئی فرق نہیں۔ واللہ ولی التوفیق' وصلی اللہ علیہ علی نبینا محمد و آلہ وصحبہ۔

# سوال کے :

کیااذان شروع ہونے کے ساتھ ہی سحری کھانے سے رک جانا ضروری ہے یا اذان ختم ہونے تک کھا' پی سکتے ہیں؟

#### جواب :

موذن کے بارے میں اگر سے معروف ہوکہ وہ فجر طلوع ہونے کے ساتھ ہی اذان دیتا ہے تو ایسی صورت میں اس کی اذان سنتے ہی کھانے پینے اور دیگر تمام مفطرات سے رک جانا ضروری ہے' لیکن اگر کلینڈر کے اعتبار سے ظن و تخیین سے اذان وی جائے تو ایسی صورت میں اذان کے دوران کھانے پینے میں کوئی حرج نہیں' جیسا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث ہے' آپ نے فرمایا :

"بلال رات میں اذان دیتے ہیں سو کھاؤ اور پیو' یہاں تک کہ ابن ام مکتوم اذان دس"۔

اس حدیث کے آخر میں راوی کتے ہیں کہ ابن ام مکتوم نابینا مخص تھے' وہ اس وقت تک اذان نہیں دیتے تھے جب تک کہ ان سے یہ نہ کماجا آ کہ تم نے صبح کردی (متفق علیہ)

اہل ایمان مرد و عورت کے لیے احتیاط اس میں ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی درج ذبل احادیث پر عمل کرتے ہوئے وہ طلوع فجرسے پہلے ہی سحری سے فارغ ہوجائیں' آپ نے فرمایا:

''جو چیز تمہیں شبہ میں ڈالے اسے چھوڑ کرجو شبہ میں ڈالنے والی نہ ہو اسے لے لو''۔

نيز فرمايا :

''جو شخص شبهات سے بچ گیااس نے اپنے دین اور اپنی عزت کو بچالیا''۔

لیکن اگر میہ بات متعین ہوکہ موذن کچھ رات باقی رہنے پر ہی طلوع فجرے پہلے لوگوں کو آگاہ کرنے کے لیے اذان ویتا ہے' جیسا کہ بلال کرتے تھے' تو ایسی صورت میں ندکورہ بالا حدیث پر عمل کرتے ہوئے کھاتے پیتے رہنے میں کوئی حرج نہیں' یمال کی طلوع فجرکے ساتھ اذان دینے والے موذن کی اذان شروع ہو جائے۔

سوال ۸:

کیا حاملہ اور دودھ بلانے والی عورت کے لیے روزہ نہ رکھنے کی اجازت ہے اور کیا ایس عورتوں کو چھوٹے ہوئے روزوں کی قضا کرنی ہوگی' یا روزہ نہ رکھنے کے بدلے کفارہ دیناہوگا؟

#### جواب:

حاملہ اور دودھ بلانے والی عورتوں کا عکم مریض کا حکم ہے 'اگر روزہ رکھنا ان کے بھاری ہو تو روزہ نہ رکھیں 'اور بعد میں جب وہ روزہ رکھنے کے لاکن ہو جا ئیں تو مریض کی طرح وہ بھی چھوٹے ہوئے روزوں کی قضا کرلیں 'بعض اہل علم کا یہ خیال ہے کہ حاملہ اور دودھ بلانے والی عورتوں کو ہردن کے بدلے ایک ایک مسکین کو کھانا کھ لانا ہوگا' لیکن یہ ضعیف اور مرجوح قول ہے 'صحیح بات یمی ہے کہ انہیں بھی مریض اور مسافر کی طرح چھوٹے ہوئے روزوں کی قضا کرنی ہوگی' اللہ تعالی کاارشاد ہے :

﴿ فَمَن کَانَ مِن کُمُ مَرِيضًا اَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَةً أُمِنَ أَینَامٍ أُخَرُ ﴾ البقرہ : ۱۸۳)
پی جوتم میں سے مریض ہویا سفریس ہووہ دو سرے دنوں میں گنتی پوری کرے۔

انس بن مالک کعی رضی الله عنه کی درج ذیل صدیث بھی اسی بات پر دلالت کرتی ہے جس میں بید ذکرہے کہ رسول اللہ صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا :

''الله تعالیٰ نے مسافرسے روزہ کی اور آدھی نماز کی تخفیف کردی ہے اور حاملہ اور دودھ پلانے والی عورتوں سے روزہ کی'' (صبح مسلم وسنن اربعہ)

سوال ۹ :

وہ لوگ جن کے لیے روزہ نہ رکھنے کی اجازت ہے مثلاً عمر رسیدہ مرد و عورت اور ایسا مریض جس کے شفایاب ہونے کی امید نہ ہو' ایسے لوگوں کے بارے میں آپ کی کیا رائے ہے؟ کیا روزہ نہ رکھنے کے عوض انہیں فدیہ دینا ہوگا؟

#### جواب :

جو شخص بوساب کی وجہ سے یا کسی ایس بیاری کی وجہ سے جس سے شفایاب ہونے کی امید نہ ہو' روزہ رکھنے پر قادر نہ ہو اسے ہر دن کے بدلے بصورت استطاعت ایک مسکین کو کھانا کھلانا ہوگا' جیسا کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنهم کی ایک جماعت۔ جن میں ابن عباس رضی اللہ عنهما بھی ہیں۔ کافتویٰ ہے۔

## سوال ۱۰:

حیض اور نفاس والی عورتوں کے لیے روزہ رکھنے کا کیا تھم ہے؟ اور اگر انہوں نے چھوٹے ہوئے روزوں کی قضا آئندہ رمضان تک موخر کردی تو ان پر کیالازم ہے؟

#### جواب :

حیض اور نفاس والی عورتوں کے لیے ضروری ہے کہ حیض اور نفاس کے وقت وہ روزہ توڑ دیں 'حیض اور نفاس کے وقت وہ روزہ توڑ دیں 'حیض اور نفاس کی حالت میں روزہ رکھنا اور نماز پڑھنا جائز نہیں 'اور نہ ہی الیی حالت کی نماز اور روزہ صحیح ہے' انہیں بعد میں صرف روزوں کی قضا کرنی ہوگی' نماز کی نہیں' عائشہ رضی اللہ عنها کی حدیث ہے' ان سے سوال کیا گیا کہ کیا حالفنہ عورت نماز اور روزے کی قضا کرے ؟ تو انہوں نے فرمایا :

''ہمیں روزوں کی قضا کرنے کا حکم دیا جاتا تھا اور نماز کی قضا کرنے کا حکم نہیں دیا جاتا تھا'' (متفق علیہ)

عائشہ رضی اللہ عنها کی بیان کردہ حدیث پر علماء۔ رحمتہ اللہ علیم۔ کا انفاق ہے کہ حیض و نفاس والی عور توں کو صرف روزوں کی قضا کرنی ہے نماز کی نہیں۔ اور یہ اللہ سیانہ کی طرف سے ایک طرح کی رحمت اور آسانی ہے 'کیونکہ نماز ایک دن میں پانچ مرتبہ پڑھی جاتی ہے ' اس لیے نماز کی قضا نہ کورہ عور توں پر بھاری تھی' اس کے برظاف روزہ سال میں صرف ایک بار فرض ہے ' اور وہ ماہ رمضان کا روزہ ہے' اس لیے اس کے قضامیں کوئی مشقت و دشواری نہیں۔

رہا مسکلہ چھوٹے ہوئے روزوں کی قضامیں تاخیر کا توجس عورت نے رمضان کے جھوٹے ہوئے روزوں کی قضامیں تاخیر کا توجس عورت نے رمضان کے بعد تک موخر کردیئے ' اسے قضا کرنے کے ساتھ ہی ہرروزہ کے بدلے ایک مسکین کو کھانا کھلانا ہو گااو راللہ تعالیٰ سے توبہ کرنی ہوگی ' ہی تھم مریض اور مسافر کا بھی ہے 'اگر انہوں نے رمضان کے چھوٹے ہوئے روزے کسی شرعی عذر کے بغیردو سرے رمضان کے بعد تک موخر کردیئے توانہیں مضائر نے ساتھ ہی ہرروزہ کے بدلے ایک مسکین کو کھانا کھلانا ہو گااو راللہ سے توبہ کرنی قضا کرنے کے ساتھ ہی ہرروزہ کے بدلے ایک مسکین کو کھانا کھلانا ہو گااو راللہ سے توبہ کرنی

ہوگی' البتہ اگر مرض یا سفردو سرے رمضان تک مسلسل جاری و بر قرار رہاتو مرض سے شفایاب ہونے اور سفرسے لوٹنے کے بعد صرف روزوں کی قضا کرنی ہوگی' ہرروزہ کے بدلے ایک مسکین کو کھانانہیں کھلاناہو گا۔

سوال ۱۱:

جس شخص کے ذمہ رمضان کے روزوں کی قضا ہو اس کے لیے نفلی روزے مثلاً شوال کے چھ روزے' عشرہؑ ذی الحجہ کے روزے اور عاشوراء کا روزہ رکھنا کیساہے؟

جواب :

جس کے ذمہ رمضان کے روزوں کی قضا ہو علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق نفلی روزوں سے پہلے اس پر رمضان کے روزوں کی قضا واجب ہے'کیونکہ فرائض' نوافل سے اہم ہیں۔

سوال ۱۲ :

ایسے شخص کے بارے میں کیا تھم ہے جو مریض تھا' پھراس پر رمضان کا مہینہ بھی آیا گروہ روزہ نہ رکھ سکا' اور رمضان کے بعد انتقال کر گیا' کیااس کی طرف سے روزوں کی قضا کی جائے گی یا مساکین کو کھانا کھلایا جائے گا؟

جواب :

مسلمان اگر رمضان کے بعد بیاری کی حالت میں انتقال کرجائے تو اس پر رو زوں کی قضا اور مساکین کو کھانا کھلانا نہیں ہے 'کیونکہ وہ شرعاً معذور ہے' اس طرح مسافر اگر حالت سفرمیں یا سفرسے واپس آتے ہی انتقال کرجائے تو اس پر بھی رو زوں کی قضا اور مسکینوں کو کھانا کھلانا نہیں ہے 'کیونکہ وہ شرعاً معذور ہے۔

البتہ وہ مریض جس نے شفایاب ہونے کے بعد روزوں کی قضا کرنے میں سستی برتی ' پھر انتقال کر گیا' یا وہ مسافر جس نے سفرسے واپس آنے کے بعد روزوں کی قضا کرنے میں سستی برتی' پھر انتقال کر گیا' ایسے لوگوں کے اقرباء کو چاہئے کہ وہ ان کی طرف سے روزوں کی قضاکرس' کیونکہ نی صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے :

''جو شخص انقال کر گیااور اس کے ذمہ روزہ تھاتو اس کا دلی اس کی طرف سے روزہ رکھے'' (متفق علیہ)

لیکن اگر ان کی طرف سے کوئی روزہ رکھنے والانہ ہو تو ان کے ترکہ میں سے ان کے ہر روزہ کے برکہ میں سے ان کے ہر روزہ کے بدلے ایک مسکین کو نصف صاع 'جو تقریباً ڈیڑھ کلو ہو تاہے' کھانا دینا ہوگا' جیسا کہ ہوگا' جیسا کہ عمر رسیدہ (بوڑھے) اور دائمی مریض کی طرف سے دیا جاتا ہے' جیسا کہ اس کی تفصیل سوال نمبرہ کے جواب میں گذر چکی ہے۔

اسی طرح حیض اور نفاس والی عورتوں سے اگر رمضان کے روزوں کی قضا میں سستی ہوئی اور پھروہ انتقال کر گئیں تو اگر ان کی طرف سے کوئی روزوں کی قضا کرنے والا نہ ہو تو ہر روزہ کے بدلے ان کی طرف سے ایک ایک مسکین کو کھانا کھانا ہوگا۔

مذکورہ اشخاص میں ہے اگر کسی نے کوئی ترکہ بھی نہیں چھوڑا کہ جس ہے مسکینوں کو کھانا دیا جاسکے تواس کے ذمہ کچھ نہیں'اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے :

﴿ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسَعَهَا ﴾ (حورة القره: ٢٨٦)

الله تعالی کسی نفس کو اس کی طافت سے زیادہ مکلف نہیں کرتا۔

اور فرمایا :

﴿ فَأَنَّقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ (سورة التغابن: ١٦)

الله سے ڈرو جنتاتم میں طاقت ہو۔ واللہ ولی التوفیق۔ سوال ۱۳ :

روزہ دار کے لیے رگ میں اور عضلات میں انجکشن لگوانے کا کیا تھم ہے نیزان دونوں قتم کے انجکشن میں کیا فرق ہے؟

#### جواب :

صیح بات یہ ہے کہ رگ میں اور عضلات میں انجکشن لگوانے سے روزہ نہیں انجکشن لگوانے سے روزہ نہیں لوٹا' البتہ غذا کے انجکشن لگوانے سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے' اس طرح چیک اپ کے لیے خون نکلوانے سے بھی روزہ نہیں ٹوٹا' کیونکہ اس کی شکل پھینہ لگوانے کی نہیں ہے' ہاں پھینہ لگوانے سے علماء کے صیح ترین قول کے مطابق لگوانے والے اور لگانے والے دونوں کاروزہ ٹوٹ جاتا ہے' کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے : "چھنہ لگانے والے اور لگوانے والے نے روزہ توڑ دیا"۔

## سوال ۱۹۲۰:

روزہ دار کے لیے دانت کے پیٹ (منجن) استعال کرنے 'نیز کان کے 'ناک کے ادر آنکھ کے قطرے(دوا ئیں) ڈالنے کا کیا تھم ہے ؟ اور اگر روزہ دار پیٹ منجن کااور ان قطروں کااپنی حلق میں ذا نقہ محسوس کرے تو کیا کرے ؟ جواب :

پیٹ منجن کے ذریعہ دانت صاف کرنے سے مسواک کی طرح روزہ نہیں ٹوٹا' البتہ روزہ دار کو اس کا سخت خیال رکھنا چاہئے کہ منجن کا پکھ حصہ پیٹ کے اندر نہ جانے پائے' کیکن غیرارادی طور پر اگر کچھ اندر چلا بھی جائے تو اس پر قضا نہیں ہے۔ ای طرح آئھ اور کان کے قطرے ڈالنے سے بھی علماء کے صبح ترین قول کے مطابق روزہ نہیں ٹوننا' اور اگر ان قطروں کا ذا نقد حلق میں محسوس کرے تو اس روزہ کی قضا کر لینا احوط ہے' واجب نہیں' کیونکہ آئھ اور کان کھانے پینے کے راستے نہیں ہیں' البتہ ناک کھانے پینے کاراستہ شار ہوتی البتہ ناک کھانے پینے کاراستہ شار ہوتی ہے' اور ای لیے نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرایا ہے :

"اور ناک میں (وضو کے وقت) خوب اچھی طرح پانی چڑھاؤ 'الا بیا کہ تم روزہ \_\_\_ ہو"۔ \_\_ ہو"۔

لندا مذکورہ حدیث نیزاس معنی کی دیگر احادیث کی روشنی میں اگر کسی نے روزہ کی حالت میں ناک کے قطرے استعال کئے اور حلق میں اس کا اثر محسوس ہوا تو اس روزہ کی قضا کرنی واجب ہے۔ واللہ ولی التوفیق۔

## سوال ۱۵ :

کسی شخص نے دانتوں میں تکلیف محسوس کی اور ڈاکٹر کے پاس گیا' ڈاکٹر نے دانت میں شخص نے دانتوں کی صفائی کردی' یا تکلیف کی جگہ دانت میں پچھ بھردیا' یا کسی دانت میں کو اکھاڑ دیا' توکیااس سے روزہ پر کوئی اثر پڑتا ہے؟ اور اگر ڈاکٹر نے دانت می کرنے کا انجاشن بھی دیدیا' توکیااس سے روزہ متاثر ہوتا ہے؟

## جواب :

سوال میں ندکورہ صورت پیش آنے سے روزہ کی صحت پر کوئی اثر نہیں پڑتا' بلکہ یہ چیز معفوعنہ ہے' البتہ اس کے لیے یہ خیال رکھنا ضروری ہے کہ دوایا خون کا پچھ حصہ نگل نہ جائے۔ ای طرح ندکورہ انجکشن سے بھی روزہ کی صحت پر کوئی اثر نہیں

پڑتا' کیونکہ بیہ کھانے پینے کے حکم میں نہیں ہے' اور روزہ کا صحیح اور درست ہوناہی اصل ہے-

سوال ۱۶:

جس شخص نے روزہ کی حالت میں بھول کر کچھ کھائی لیا اس کا کیا تھم ہے؟

جواب:

ایسے شخص پر پچھ نہیں'اوراس کاروزہ صحیح ہے'کیونکہ اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے:
﴿ رَبَّنَا لَا تُوَّاخِذْ نَآ إِن نَسِينَاۤ أَوْ أَخْطَانَاً ﴾

(سورۃ البقرہ: ۲۸۲)

اے ہارے رب! ہم اگر بھول گئے یا غلطی کر بیٹھے تو ہماری گرفت نہ کر۔
اس آیت کی تفییر میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صحیح حدیث ہے کہ بندے
کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

"میں نے تمہاری بات قبول کرلی"

نیز ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "جس نے روزہ کی حالت میں بھول کر کچھ کھا لیا' یا پی لیا' وہ اپنا روزہ بورا کرلے'کیونکہ اسے اللہ نے کھلایا اور پلایا ہے" (متفق علیہ)

اس طرح اگر کسی نے روزہ کی حالت میں بھول کر بیوی سے جماع کرلی تو نہ کورہ بالا آیت کریمہ اور حدیث شریف کی روشنی میں علماء کے صبیح ترین قول کے مطابق اس کا روزہ صبیح ہے 'نیز رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی حدیث ہے :

"جس نے رمضان میں بھول کر روزہ توڑ دیا تو اس پر نہ قضا ہے نہ کفارہ"۔ اس حدیث کی امام حاکم نے تخریج کی ہے اور صحیح قرار دیا ہے۔ اس حدیث کے الفاظ جماع اور دیگر تمام مفطرات کو شامل ہیں 'اگر روزہ دار نے بھول کر ایساکیا ہو' اور سے اللہ تعالی کی رحمت اور اس کا فضل و احسان ہے۔ فللہ الحمد والشکر علی ذلک۔

# سوال ۱۷ :

اس شخص کاکیا تھم ہے جس نے رمضان کے چھوٹے ہوئے روزے قضا نہ کئے یہاں تک کہ دو سرا رمضان آگیااور اس کے پاس کوئی عذر بھی نہیں تھا' کیاایسے شخص کے لیے روزوں کی قضااور توبہ کرلینا کائی ہے' یااس کے ساتھ ہی کفارہ بھی دیناہوگا؟

#### جواب :

ایسے شخص کے لیے چھوٹے ہوئے روزوں کی قضا کرنے کے ساتھ ہی اللہ تعالی سے بچی توبہ کرنی ہوگی اور ہر روزہ کے بدلے ایک مسکین کو کھانا کھانا ہوگا، جس کی مقدار صاع نبوی۔ صلی اللہ علیہ وسلم۔ سے نصف صاع یعنی تقریباً ڈیڑھ کلو گرام غلہ مثلاً کھجور یا گیہوں یا چاول وغیرہ ہے۔ اس کے علادہ اس پر اور کوئی کفارہ نہیں، صحابہ کرام۔ رضی اللہ عنہم۔ کی ایک جماعت جس میں عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما بھی ہیں، کا یمی فتوی ہے۔ لیکن اگر وہ کسی مرض یا سفر کی وجہ سے معذور تھی اور معنو اس کے لیے دشوار تھا، تو ایسی صورت میں چھوٹے ہوئے روزوں کی صرف قضا کرنی ہوگی۔

# سوال ۱۸ :

تارک نماز کے روزہ رکھنے کاکیا حکم ہے؟ اور اگر وہ روزہ رکھے توکیا اس کا روزہ درست ہے؟

#### جواب :

صیح بات سے ہے کہ عمد انماز ترک کرنے والا کافر ہے 'لہذا جب تک وہ اللہ تعالیٰ سے توبہ نہ کرلے اس کا روزہ اور اس طرح دیگر عبادات درست نہیں 'کیونکہ اللہ عزو جل کاارشاد ہے :

﴿ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَيِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (سورة الانعام: ٨٨) اوراً رانبول نے شرک کیا ہو آتوہ سب اکارت ہو جاتا جو وہ کرتے تھے۔

نیز اس معنی کی ویگر آیات اور احادیث بھی تارک نماز کے اعمال اکارت ہو جانے کی دلیل ہیں۔

لیکن کچھ اہل علم اس طرف گئے ہیں کہ تارک نماز اگر نماز کی فرضیت کا معترف ہے لیکن ستی و لاپروائی کی وجہ سے نماز چھوڑتا ہے، تواس کا روزہ اور دیگر عبادات برباد نہیں ہوں گی، لیکن پہلا قول ہی زیادہ صحیح ہے، یعنی عمد انماز ترک کرنے والا کافر ہے، بھلے ہی وہ نماز کی فرضیت کا معترف ہو، کیونکہ اس قول پر بے شار دلا کل موجود ہیں، انہیں دلا کل میں سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد گرامی ہے :

میں، انہیں دلا کل میں سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد گرامی ہے :

در میان اور کفرو شرک کے در میان اس نماز چھوڑنے کا فرق ہے "۔

اس حدیث کو امام مسلم نے اپنی صیح میں جابر بن عبداللہ رضی اللہ عنما کی طریق سے روایت کیا ہے۔

اور آپ- صلی الله علیه وسلم- کی بیه حدیث بھی :

"جمارے اور ان (کافروں) کے درمیان جو معاہدہ ہے وہ نماز ہے' تو جس نے نماز چھوڑ دی اس نے کفر کیا"۔

اس حدیث کو امام احمد نیزائمہ اربعہ (ابو داود'نسائی' ترمٰدی اور ابن ماجہ) نے بریدہ بن حصین اسلمی رضی اللہ عنہ کے طریق سے صحیح سند کے ساتھ روایت کیا ہے۔

اس بارے میں امام ابن تیم- رحمته الله علیه- نے نماز کے احکام اور نماز چھوڑنے کے احکام کی ہے ' یہ رسالہ برا مفید کے احکام پر مشتمل ایک مستقل رسالہ میں سیرحاصل گفتگو کی ہے ' یہ رسالہ برا مفید اور قابل مطالعہ ہے ' اس سے استفادہ کرنا چاہیئے۔

### سوال ١٩ :

جس شخص نے رمضان کے روزہ کی فرضیت کا انکار کئے بغیر روزہ چھوڑ دیا اس کا کیا تھم ہے؟ اور جو لاپروائی برتتے ہوئے ایک سے زیادہ مرتبہ رمضان کے روزے چھوڑ دے توکیا اس کی وجہ سے وہ دائرہ اسلام سے خارج ہو جائے گا؟

#### جواب :

جس کسی نے شرعی عذر کے بغیر عدار مضان کاروزہ چھوڑ دیا وہ گناہ کبیرہ کا مرتکب ہوا' اس کی وجہ سے وہ علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق کافر قرار نہیں دیا جائے گا' البتہ اس کو چھوڑ ہے ہوئے روزے کی قضا کرنے کے ساتھ ہی اللہ تعالیٰ سے توبہ کرنی ہوگی بے شار دلائل سے ثابت ہو تا ہے کہ روزہ کی فرضیت کا انکار کئے بغیر محض سستی ولا پروائی کی بنا پر اگر کوئی شخص رمضان کا روزہ چھوڑ دے تو اس کی وجہ سے وہ کافر شار نہیں ہوگا' البتہ اگر چھوٹے ہوئے روزوں کی قضا بغیر کسی شرعی عذر کے اس نے دو سرے رمضان تک موخر کر دی تو اسے ہرروزہ کے بدلہ ایک مسکین کو کھانا بھی کھلانا ہوگا' جیسا کہ سوال نمبر کا کے جواب میں گذر چکا ہے۔

اسی طرح زکاۃ نہ دینے اور استطاعت کے باوجود جج نہ کرنے کا مسلہ بھی ہے 'کہ بندہ اگر ان کی فرضیت کا مشکر نہ ہو تو اس کی وجہ سے وہ کافر نہیں قرار دیا جائے گا' البتہ اسے بچھلے سالوں کی زکاۃ نکالنی ہوگی اور جج کرنا ہوگا' اور ان فرائض کی ادائیگی میں جو تاخیر ہوئی ہے اس سلسلہ میں اللہ تعالیٰ سے تچی توبہ کرنی ہوگی' کیونکہ اس بارے میں جو شرعی دلائل ہیں وہ عام ہیں' اور اس بات پر دلالت کرتے ہیں کہ بندہ

اگر زکاۃ اور حج کی فرضیت کا منکر نہ ہو تو ان کی ادائیگی نہ کرنے کی وجہ سے وہ کافر نہیں قرار دیا جائے گا' اننی دلا کل میں سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وہ حدیث بھی ہے جس میں بیر فدکور ہے کہ تارک زکاۃ کو قیامت کے دن اس کے مال کے ذریعہ عذاب دیا جائے گا' پھر جنت یا جہنم کی طرف اس کاٹھکاناد کھا دیا جائے گا۔

سوال ۲۰:

حائصنہ عورت اگر رمضان کے مہینہ میں دن میں پاک ہو جائے تو اس کا کیا

حکم ہے؟

جواب :

علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق اس عورت کو بقیہ دن کھانے پینے اور دیگر مفطرات سے رک جانا ہوگا'کیونکہ روزہ نہ رکھنے کاجو شرعی عذر تھاوہ زائل ہو چکا ہے' اور اسے اس دن کے روزہ کی قضا بھی کرنی ہوگی' یہ مسئلہ اسی طرح ہے کہ اگر دن میں رمضان کے چاند کی رویت ثابت ہو جائے تو جمہور اہل علم کے نزدیک مسلمان اس دن کھانے پینے اور ویگر مفطرات سے رک جائیں گے اور بعد میں اس دن کے روزہ کی قضا کریں گے' اور اسی طرح مسافراگر دن میں سفرسے وطن واپس آجائے تو علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق وہ بقیہ دن کھانے پینے اور دیگر مفطرات سے رک علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق وہ بقیہ دن کھانے پینے اور دیگر مفطرات سے رک واللہ ولی التوفیق۔

سوال ۲۱:

روزہ دار کے جسم سے اگر خون نکل جائے 'مثلاً نکسیروغیرہ پھوٹ جائے تو

اس کاکیا تھم ہے؟ اور کیا روزہ دار کے لیے روزہ کی حالت میں اپنے خون کے کچھ حصہ کاصدقہ کرنایا چیک اپ کے لیے خون نکلوانا جائز ہے؟

#### جواب :

روزہ دار کے جہم سے اگر خون نکل جائے 'مثلاً نکسیر پھوٹ جائے یا استحاضہ ہو جائے تو اس سے روزہ پر کوئی اثر نہیں پڑتا 'البتہ حیض اور نفاس آنے سے نیز پھنہ لگوانے سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے۔

بوقت ضرورت چیک آپ کے لیے خون نکلوانے میں کوئی حرج نہیں' اس سے روزہ پر کوئی اثر نہیں پڑ آ' البتہ روزہ کی حالت میں خون کا صدقہ (تمرع) کرنے کی بابت احتیاط اس میں ہے کہ یہ کام روزہ افطار کرنے کے بعد کیا جائے'کیونکہ اس صورت میں عموماً خون زیادہ نکالا جا آ ہے' اس لیے یہ پھنہ لگوانے کے مشابہ ہے۔ واللہ ولی التوفیق۔

# سوال ۲۲ :

کسی روزہ دار نے بیہ سمجھ کر کہ آفتاب غروب ہو چکا'یا بیہ سمجھ کر کہ ابھی صبح صادق نہیں طلوع ہوئی ہے' کچھ کھا پی لیا'یا بیوی سے جماع کر لیا تو اس کا کیا حکم ہے ؟

### جواب :

صیح بات ہیہ ہے کہ روزہ کے سلسلہ میں احتیاط برتتے ہوئے اور تساہل کا سد باب کرنے کے لیے ایسے شخص کو اس روزہ کی قضا کرنی ہوگی اور بیوی سے جماع کرنے کی صورت میں جہمور اہل علم کے نزدیک ظہار کا کفارہ بھی دینا ہوگا۔

سوال ۲۳ :

جس شخص نے رمضان میں روزہ کی حالت میں بیوی سے جماع کرلیا اس کا کیا حکم ہے؟ اور کیا مسافر کے لیے روزہ نہ رکھنے کی صورت میں بیوی سے جماع کرنا جائز ہے؟

# جواب :

جس نے رمضان میں روزہ کی حالت میں بیوی سے جماع کرلیا اور اس پر روزہ فرض تھا' تو اس پر کفارہ کھارہ ظمار۔ واجب ہے' ساتھ ہی اسے اس روزہ کی قضا نیزجو غلطی سرزد ہوئی ہے اس پر اللہ تعالیٰ سے توبہ کرنی ہوگی۔ لیکن اگر وہ سفر میں تھا' یا کسی ایسے مرض کا شکار تھا جس سے اس کے لیے روزہ نہ رکھنا درست ہے' تو ایسی صورت میں اسے صرف اس روزہ کی قضا کرنی ہوگی'کوئی کفارہ وغیرہ لازم نہیں ہوگا' کیونکہ مسافر اور مریض کے لیے روزہ توڑ دینا جائز ہے خواہ وہ جماع (مبستری) کے ذریعہ ہویا کسی اور چیز کے ذریعہ 'اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ فَمَنَ كَانَ مِنكُمْ مِّرِيضِهَا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِيدَةٌ مِّنَ أَيَّامٍ أُخَرُ ﴾ البقرو: ١٨٣) پس تم ميں سے جو شخص يمار ہويا سفر پر ہووہ دو سرے دنوں ميں گنتی پوری کرلے۔

اس سلسلے میں عورت کا تھم بھی وہی ہے جو مرد کا تھم ہے ' یعنی اگر وہ فرض روزہ سے تھی ہوں ہوں ہونہ سے تھی ہوں ہے م سے تھی تو اس پر کفارہ اور قضا دونوں واجب ہیں ' اور اگر سفر میں تھی یا کسی ایسے مرض کا شکار تھی جس سے اس کے لیے روزہ رکھنا دشوار تھا تو الیمی صورت میں اس پر کفارہ نہیں ' بلکہ صرف اس روزہ کی قضالازم ہے۔

سوال ۲۴۰ :

تنفس (دمه) وغیرہ کے مریض کے لیے روزہ کی حالت میں منہ میں بخاخ (اسپرے) استعال کرنے کا کیا تھم ہے؟

جواب :

مریض اگر بخاخ (اسپرے) استعال کرنے کے لیے مجبور ہو تو جائز ہے' اللہ تعالیٰ کا ارشادے:

﴿ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُمْ مَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَا مَا أَضْطُرِ رَثَمْ إِلَيْهِ ﴾ (سورة الانعام: ١١٩) اور الله نے تم پر حرام كيا ہے ' بال مگر وہ جنواس نے تم پر حرام كيا ہے ' بال مگر وہ چنریں جن كے ليے تم مجبور ہو جاؤ۔

اور اس لیے بھی بخاخ (اسپرے) کا استعال جائز ہے کہ یہ کھانے پینے کے قبیل سے نہیں 'بلکہ چیک اپ کے خون نکلوانے اور غیر مغذی انجاشن لگوانے کے زیادہ مشاہہ ہے۔

سوال ۲۵ :

روزہ دار کے لیے بوقت ضرورت پانخانہ کے راستہ سے حقنہ لگوانا کیسا ہے؟

جواب :

مریض اگر ضرور تمند ہے تو علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق ندکورہ حقنہ لگوانے میں کوئی حرج نہیں 'شخ الاسلام امام ابن تیمیہ۔ رحمہ اللہ۔ نیز دیگر بہت ہے اہل علم کا یمی مسلک ہے 'کیونکہ حقنہ لگوانا کھانے چینے ہے مشابہت نہیں رکھتا۔

# سوال ۲۶ :

روزہ کی حالت میں کسی کوخود بخود قے ہو جائے تو اس کا کیا تھم ہے؟ وہ اس روزہ کی قضا کرے بانہ کرے؟

### جواب :

روزہ کی حالت میں خود بخود قے ہو جانے سے روزہ کی قضانہیں'لیکن اگر کسی نے عدا قے کیا ہے تو اسے اس روزہ کی قضا کرنی ہوگی'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے :

"جے خود بخود تے ہو جائے اس پر قضا نہیں 'اور جس نے عمد أقے كى اس پر قضائے"۔ قضائے"۔

اس حدیث کو امام احمد نیز اصحاب سنن اربعہ (ابو داود' نسائی' ترفدی اور ابن ماجہ) نے ابو ہررہ رضی اللہ عند کے طریق سے صحیح سند کے ساتھ روایت کیا ہے۔

# سوال ۲۷:

گردہ کے مریض کے لئے روزہ کی حالت میں خون تبدیل کرانا کیسا ہے؟ وہ اس روزہ کی قضا کرے یا نہ کرے؟

## جواب :

مسئولہ صورت میں روزہ کی قضا کرنی ہوگی کیونکہ اس سے مریض کو بازہ خون مل جاتا ہے 'خون کے ساتھ ہی اگر اسے اور کوئی مادہ دے دیا گیا تو وہ ایک دو سرا مفطر (روزہ توڑنے والا) شار ہوگا۔

# سوال ۲۸ :

مرد اور عورت کے لیے اعتکاف کاکیا تھم ہے؟ اور کیا اعتکاف کرنے کے لیے روزہ شرط ہے؟ اور معتکف بحالت اعتکاف کیا کرے؟ نیز وہ اپنے معتکف (اعتکاف کیا کرے؟ نیز وہ اپنے معتکف (اعتکاف کی جگہ) میں کس وقت داخل ہو اور کب باہر نکلے؟

### جواب :

اعتکاف مرد اور عورت دونوں کے لیے سنت ہے 'کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ رمضان میں اعتکاف فرماتے تھے' اور آخیر زندگی میں صرف آخری عشرہ کا اعتکاف کرتے تھے' آپ کے ساتھ بعض ازواج مطسرات بھی اعتکاف کرتی تھیں' اور آپ کی وفات کے بعد بھی انہوں نے اعتکاف کیا۔

اعتکاف کرنے کی جگہ وہ مساجد ہیں جن میں باجماعت نماز قائم کی جاتی ہو' اعتکاف کے دوران اگر جمعہ پڑے تو افضل میہ ہے کہ جامع مسجد میں اعتکاف کیا جائے۔

اعتکاف کرنے کے لیے علماء کے صبیح ترین قول کے مطابق کوئی متعین وقت نہیں' اور نہ ہی اس کے لیے روزہ رکھنا شرط ہے' البتہ روزہ کی حالت میں اعتکاف کرنا افضل ہے۔

سنت ہیہ ہے کہ معتکف نے جس وقت سے اعتکاف کرنے کی نیت کی ہے اس وقت وہ اپنے معتکف (اعتکاف کی جگہ) میں داخل ہو اور جتنی دیر کے لیے اعتکاف کی نیت کی تھی وہ وقت پورا ہونے پر باہر آجائے۔ کوئی ضرورت پیش آجائے تو اعتکاف توڑ بھی سکتا ہے'کیونکہ میہ سنت ہے' اس کا پورا کرنا ضروری نہیں' البتہ اس صورت میں اعتکاف پورا کرنا ضروری ہے جب اس کی نذر مانی گئی ہو۔ نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع میں رمضان کے آخری عشرہ میں اعتکاف کرنا مستحب ہے 'اور جو شخص اس عشرہ میں اعتکاف کی نیت کرے اس کے لیے مستحب یہ ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی اقتدا کرتے ہوئے اکیسویں رمضان کو فجر کی نماز پڑھ کر ایپ معتکف میں داخل ہو اور آخری عشرہ مکمل ہونے پر باہر آئے۔ درمیان میں اگر وہ اعتکاف توڑ دے تو اس میں کوئی حرج نہیں' الایہ کہ اس نے اعتکاف کرنے کی نذر مانی ہو' تو اس صورت میں اعتکاف پورا کرنا ضروری ہے' جیسا کہ اوپر فہ کور ہوا' افضل یہ ہے کہ معتکف مسجد کے اندر اپنے لئے کوئی مخصوص جگہ بنالے' تاکہ ضرورت محسوس ہونے پر اس میں کچھ آرام کر سکے۔

معتکف کو کثرت سے قرآن مجید کی تلاوت کرنی چاہیۓ اور ذکر و اذکار اور دعا و استغفار میں مشغول رہنا چاہیۓ' نیزغیر ممنوع او قات میں بکثرت (نفل) نمازیں پڑھنی چاہئیں۔

معتکت کے بعض احباب و اقارب اگر اس سے طنے کے لیے آئیں اور یہ ان کے ساتھ گفتگو کرلے تو اس میں کوئی حرج نہیں' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے اعتکاف کی حالت میں بعض ازواج مطہرات- رضی اللہ عنهن- آپ سے طنے کے لیے آئیں اور آپ کے ساتھ گفتگو کرتی تھیں' ایک مرتبہ صفیہ رضی اللہ عنها آپ سے طنے کے لیے آئیں' اس وقت آپ رمضان میں اعتکاف میں تھے' جب وہ واپس جانے کے لیے آئیں' اس وقت آپ انہیں رخصت کرنے کے لیے مجد کے دروازہ تک تشریف لیے کھڑی ہوئیں تو آپ انہیں رخصت کرنے کے لیے مجد کے دروازہ تک تشریف لیے گھڑی

یہ واقعہ اس بات کی دلیل ہے کہ معتکف سے ملنے اور اس کے ساتھ گفتگو کر لینے میں کوئی حرج نہیں' نیز اس واقعہ میں مذکور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا فعل آپ کے

# انتهائی تواضع اور ازواج مطهرات کے ساتھ آپ کے حسن معاشرت کی دلیل ہے۔

وَ صَلِّى اللهُ وَسَلَّمَ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ وَصَحْبِهِ وَ أَتْبَاعِهِمُ بِإحْسَانَ إلى يَوْمِ الدَّين. 

# سوال ۱:

جے کے تین اقسام کون کون سے ہیں اور ہرایک کی ادائیگی کا طریقہ کیا ہے؟ نیزان تین اقسام میں سب سے افضل حج کون ساہے؟

اہل علم۔ رحمتہ الله علیمم۔ نے حج کی تین قشمیں بیان کی ہیں 'اور ان میں سے ہر فتم رسول الله صلی الله علیه وسلم کی صحیح احادیث سے ثابت ہے۔

بہلی قسم : یہ ہے کہ صرف عمرہ کا حرام باندھے' یعنی عمرہ کی نیت کرے اور «اَلَـ اَلْهُـــَةُ لَتَيْكُ عُمْرَةً) يا (لَتَيْكُ عُمْرَةً) يا (اللَّهُمَّ إِنِّي أَوْجَبُتُ عُمْرَةً) كم كر تلبسه یکارے' مشروع بیہ ہے کہ عنسل کرنے' خوشبولگانے اور ضرورت ہو تو مونچھ کائنے' ناخن تراشنے اور بغل کے اور زیر ناف کے بال صاف کرنے ' نیزاگر احرام باندھنے والا مرد ہو تو سلے ہوے کیڑے اٹار کراحرام کے کیڑے چادر اور تہبند پیننے کے بعد نیت

کی حائے اور مذکورہ کلمات کیے جائیں' نہی افضل ہے۔

عورت کے لیے احرام کے تعلق ہے کوئی خاص لباس نہیں' بلکہ وہ جس لباس میں چاہے احرام باندھ سکتی ہے' ہاں افضل میہ ہے کہ وہ لباس جاذب نظر' حسین و جمیل اور دیکھنے والوں کے لیے باعث فتنہ نہ ہو' میں اس کے لیے افضل ہے۔

احرام باندھتے وقت مردیا عورت اَللَّهُ مَّ لَبَّينِكَ عُمَوَةً ) كُننے كے بعد اگريہ كهه لے کہ " اگر مجھے کوئی عذر پیش آگیا تو جس جگہ عذر پیش آئے گا میں وہیں حلال ہوجاؤں گا" یا یہ کھے کہ " اے اللہ! میرا یہ عمل قبول فرما" یا یہ کھے کہ "اے اللّٰد! اس عبادت کی پنجیل میں میری مدد فرہا" تو اس طرح کے الفاظ کہنے میں کوئی حرج

نہیں ہے۔

اگر محرم نے مشروط احرام باندھا' یعنی احرام باندھتے وقت اس نے یہ کہا کہ "اگر محرم نے مشروط احرام باندھا' یعنی احرام باندھتے وقت اس نے یہ کہا کہ "یا اس مجھے کوئی عذر پیش آگیا تو جس جگہ عذر پیش آگیا ہو جاؤں گا" یا اس قسم کے کوئی اور الفاظ اس نے کے 'اور اسے واقعتہ کوئی ایساعذر پیش آگیا جو اتمام جج سے مانع ہے 'تو وہ حلال ہو جائے گااور اس پر کوئی چیز واجب نہیں ہوگی' کیونکہ ضباعہ بنت زبیر بن عبد المطلب نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اپنے بیمار ہونے کی شکایت کی 'تو آپ نے فرمایا :

" حج کرو اور مشروط احرام باندھو کہ مجھے جہاں کوئی عذر پیش آ جائے گامیں وہیں حلال ہو جاؤں گی" (متفق علیہ)

لندااگر کوئی عورت عمرہ کے لیے مکہ آئے اور اسی طرح مشروط احرام باندھے 'پھر
اسے حیض آجائے اور ساتھ والے قافلہ کے انتظار نہ کرنے کی وجہ سے اپنے پاک
ہونے تک اس کا مکہ میں قیام کرنا مشکل ہو' تو اس کے لیے یہ عذر تصور کیا جائے گا
اور وہ حلال ہو جائے گی- اسی طرح اگر کسی مرد کو کوئی مرض لاحق ہوگیا جو اتمام عمرہ
سے مانع ہے' یا اس کے علاوہ کوئی بھی عارضہ لاحق ہوگیا جس کے سبب وہ اپنا عمرہ مکمل
نہیں کر سکتا' تو وہ حلال ہو جائے گا۔ یمی حکم حج کا بھی ہے جو حج کے نہ کورہ بالااقسام میں
سے دو سری قشم ہے۔

دو سری قسم: یہ ہے کہ صرف ج کا احرام باندھے کی خین ج کی نیت کرے اور اللّٰهُ مَّ لَبَّین کَ حَجَّ اللّٰهِ اللّٰهُ مَّ لَدُاوَجَ بُتُ حَجَّ اللّٰهِ اللّٰهُ مَّ لَدُاوَجَ بُتُ حَجَّ اللّٰهُ اللّٰهُ مَ لَدُاوَجَ بُتُ حَجَّ اللّٰهُ اللّٰمِ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ

بعد یہ الفاظ اپنی زبان سے ادا کرے گا' جیسا کہ عمرہ کے بیان میں اوپر مذکور ہو چکا ہے' یمی افضل ہے۔

مطلب یہ ہے کہ اس بارے میں جج کا تھم وہی ہے جو عمرہ کا ہے 'کہ مسلمان مرد اور عورت احرام اس وقت باندھیں جب وہ اللہ کے مشروع کردہ کاموں سے فارغ ہو چکے ہوں 'مثلاً عنسل کرنا' خوشبولگانا اور اس قتم کی دیگر ضروریات جو احرام باندھنے سے پہلے مرد اور عورت کو پیش آسکتی ہیں۔ اگر ضرورت ہو تو جس طرح عمرہ کے لیے مشروط احرام باندھنا مشروع ہے اس طرح جج کے لیے احرام باندھتے وقت بھی یہ کمہ سکتا ہے کہ ''اگر مجھے کوئی ایسا عذر پیش آگیا جو اتمام جج سے مانع ہو تو جس جگہ عذر پیش آیا ہیں وہیں حلال ہو جاؤں گا''۔

احرام کامیقات سے باندھنا واجب ہے 'احرام باندھے بغیر میقات سے آگے نہیں جاسکتا' للذا اگر کوئی نجد سے یا طائف سے یا مشرق کی طرف سے آئے تو اسے طائف کی میقات ''سیل'' (وادی قرن) سے احرام باندھنا ہوگا' اگر کوئی شخص میقات سے پہلے احرام بندھنا افضل احرام باندھ لے تو یہ کفایت کر جائے گا' لیکن میقات سے پہلے احرام نہ باندھنا افضل ہے ' یعنی سنت یمی ہے کہ احرام پہلے نہ باندھے ' بلکہ میقات پہنچنے تک موخر رکھے' کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے میقات ہی سے احرام باندھا تھا۔

کوئی شخص اگر اپنے گھر ہی ہے عنسل کرکے 'خوشبو لگا کر اور دیگر مشروع کام مثلاً مونچھ کاشنے وغیرہ سے فارغ ہو کر نکلے ' یا موقع پاکر راستہ میں ان کاموں سے فارغ ہوجائے ' تو یہ کفایت کر جائے گابشر طیکہ احرام باندھنے کاوقت قریب ہو۔

جہور اہل علم اس طرف گئے ہیں کہ احرام باندھنے سے پہلے دو رکعت نماز پڑھنا مستحب ہے' ان کی دلیل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بیہ حدیث ہے جس میں آپ

# نے فرمایا:

"میرے پاس میرے رب کا فرستادہ (فرشتہ) آیا اور کما کہ اس مبارک وادی میں نماز پڑھو اور کمو : ج کے ساتھ عمرہ بھی۔ یعنی جج اور عمرہ کا ایک ساتھ تلبیہ پکارو (صحیح بخاری)۔ اور بیہ واقعہ وادی ذوالحلیفہ میں پیش آیا تھا۔

نیز رسول الله صلی الله علیه وسلم نے ظهری نماز ادا کرنے کے بعد احرام باندھاتھا' اور بیہ بھی اس بات کی دلیل ہے کہ نماز کے بعد احرام باندھناافضل ہے۔

ندکورہ قول درست ہے 'لیکن واضح رہے کہ احرام کی دو رکعت نماز کی مشروعیت پر کوئی واضح دلیل یا صحیح حدیث موجود نہیں 'اس لیے اگر کوئی شخص دو رکعت نماز پڑھ کراحرام باندھے تو اس میں کوئی حرج نہیں 'اور اگر وضو کرکے دو رکعت تحیۃ الوضوء پڑھ کراحرام باندھ لے تو بھی کانی ہے۔

تیسری قسم: یہ ہے کہ جج اور عمرہ کا ایک ساتھ احرام باندھے 'یعنی تج اور عمرہ کی ایک ساتھ نیت کرے اور رائل ٹھ م کبھر کے عُمرَۃ وَحَبَدًا) یا (حَبَدَّ وَعُمْوَۃ اَ کَمہ کر اللہ یہ کارے 'یا مقات پر صرف عمرہ کا تبیہ پکارے 'پھر راستہ میں عمرہ کے ساتھ جج بھی شامل کرلے اور طواف شروع کرنے سے پہلے پہلے جج کا تبیہ بھی پکار لے۔ اور جج کی یہ تیسری قسم " جج قران "کملاتی ہے 'جس کا مطلب جج اور عمرہ کا ایک ساتھ ادا کرنا ہے 'نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ججۃ الوواع کے موقع پر " جج قران "بی کا احرام باندھا تھا' اور عمرہ اور جج کا ایک ساتھ تبیہ پکارا تھا' اور ہدی کے جانور اپنے ساتھ لائے تھے' جیسا کہ انس اور ابن عمر رضی اللہ عنم وغیرہم کی صدیث سے خابت ہوتا ہے۔ اس لیے ہدی کے جانور ساتھ لائے والے کے لیے صدیث سے خابت ہوتا ہے۔ اس لیے ہدی کے جانور ساتھ لائے اس کے لیے " جج قران " بی افضل ہے ' البتہ جو شخص ہدی ساتھ نہ لائے اس کے لیے " جج

تمتع" (یعنی عمرہ سے حلال ہونے کے بعد جج کا احرام باندھنا) افضل ہے 'نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے مکہ مکرمہ میں داخل ہونے اور طواف اور سعی سے فارغ ہونے اور طواف اور سعی سے فارغ ہونے کے بعد یمی بات طے پائی 'اور جن صحابہ نے "جج قران" یا "جج افراد" کا احرام باندھا تھا آپ نے انہیں حکم دیا کہ وہ اپنے احرام کو عمرہ سے بدل دیں 'چنانچہ انہوں نے طواف کیا 'سعی کی 'بال کوائے اور پھر حلال ہوگئے۔اس سے ثابت ہوا کہ بدی کا جانور ساتھ نہ لانے والے کے لیے "جج تمتع" افضل ہے۔

جج قران یا افراد کا احرام باندھنے والا جب اپنے احرام کو عمرہ سے بدل دے تو وہ متمتع شار ہوگا، جس شخص نے جج افراد یا قران کی نیت کی ہو اور اس کے پاس ہدی کا جانور نہ ہو تو اس کے لیے مشروع سے ہے کہ وہ طواف اور سعی کرکے اور بال کٹوا کر حلال ہو جائے اور متمتع بن جائے، جیسا کہ صحابہ کرام - رضی اللہ عنہم ۔ نے نم صلی اللہ علیہ وسلم کے تھم سے کیا تھا، نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے قرمایا :

"جو بات مجھے بعد میں معلوم ہوئی وہ اگر پہلے معلوم ہو جاتی تو ہدی کا جانور میں ساتھ نہ لا آباور اینے احرام کو عمرہ سے بدل دیتا"

عمرہ کرنے والا اگر جج کا ارادہ نہیں رکھتا تو وہ صرف معتمر کہلائے گا' اسے متمتع بھی کہا جا سکتا ہے جسے کہا جا سکتا ہے وطن میں ایسا شخص جو موسم جج مثلاً شوال یا ذی قعدہ میں مکمہ آئے اور عمرہ کرکے اپنے وطن واپس چلا جائے معتمر ہی کہلائے گا' ہاں اگر وہ جج کی نیت کرکے مکمہ میں ٹھر جائے تو متمتع شار ہوگا' اسی طرح جو شخص رمضان میں یا کسی اور مہینہ میں عمرہ کے لیے مکمہ آئے وہ بھی معتمر کہلائے گا' عمرہ کے معنی بیت اللہ کی زیارت کے ہیں۔

حاجی اس صورت میں متمتع کہلائے گا جب وہ رمضان کے بعد موسم حج میں عمرہ کرے اور چرح کی نیت سے مکہ میں ٹھرا رہے اور حج کا وقت ہونے پر حج کرے ' جیسا کہ اوپر بیان ہوا۔ اسی طرح جس نے "حج قران" کا احرام باندھا اور احرام کو فنخ کینے بغیر حج کے لیے احرام ہی کی حالت میں باتی رہا' وہ بھی متمتع کہلائے گا اور وہ اللہ تعالیٰ کے اس حکم کے ضمن میں شامل ہے :

﴿ فَهَنَ تَمَنَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْمَجَ فَمَا اَسْتَيْسَرَ مِنَ اَلْهَادِيُّ ﴾ (سورة البقره: ١٩٦) پس جو شخص عمره كو ج سے ملاكر تمتع كرنا چاہے توجو ميسر آئے قرباني كرے۔

پی بود کر بھی ہوا کہ قارن کو متمتع کہا جا سکتا ہے ' بی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے اصحاب کے بیمال بی بات معروف بھی تھی ' چنانچہ ابن عمررضی اللہ عنماکی حدیث ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے عمرہ کو جج سے ملاکر تمتع فرمایا ہے ' حلاانکہ آپ نے جج قران کا احرام باندھا تھا۔ لیکن فقهاء کی اصطلاح میں متمتع وہ شخص ہے جو عمرہ کرکے حلال ہو جائے ' پھر مثلاً ۸ / ذی الحجہ کو جج کا احرام باندھ کر جج کرے ' اور اگر جج اور عمرہ کراح ملال نہ ہو تو قارن کا مطلب اور تھم واضح ہو تو اصطلاح میں کوئی جھگڑا نہیں۔

قارن اور متمع دونوں کے احکام ایک ہیں 'چنانچہ دونوں کو ''ہری'' قربان کرنی ہوگی' اور ہدی میسرنہ ہونے کی صورت میں تین دن ایام جج میں اور سات دن وطن واپس ہوکر (کل دس دن) روزہ رکھنا ہوگا' اسی طرح ہرایک کو متمتع بھی کما جا سکتا ہے' البتہ صفا اور مروہ کے درمیان سعی کرنے میں دونوں کے احکام علیحدہ ہیں' چنانچہ جمہور علماء کے نزدیک متمتع کو دو مرتبہ سعی کرنی ہوگی' ایک سعی طواف عمرہ کے ساتھ اور دو سری طواف جج کے ساتھ' جیسا کہ ابن عباس رضی اللہ عنماکی حدیث سے شاہت ہوتا ہے کہ جن صحابہ نے جج تمتع کیا تھا اور عمرہ کرکے حلال ہوگئے تھے انہوں نے دوبارہ سعی کی تھی' ایک طواف عمرہ کے ساتھ اور دو سری طواف جج کے ساتھ' اور کیی جمہور اہل علم کامسلک ہے۔

البتہ قاران کے لیے صرف ایک سعی کافی ہے 'یہ سعی اگر اس نے طواف قدوم کے ساتھ کرلی تو کافی ہے ' اور اگر مو خر کرکے طواف جج کے ساتھ کی تو بھی کافی ہے ' کیی قول معتبر ہے اور جمہور اہل علم کا مسلک بھی ہی ہے ' یعنی متمتع کو دو مرتبہ سعی کرنی ہوگی اور قاران کو صرف ایک مرتبہ 'جے وہ چاہے تو طواف قدوم کے ساتھ ہی کرلے اور ہی افضل بھی ہے ' کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ایسا ہی کیا تھا' یعنی آپ نے طواف کیا اور اس کے ساتھ ہی سعی بھی کرلی' اور آپ کا یہ طواف طواف قدوم تھا' کیونکہ آپ قاران تھے۔ اور اگر چاہے تو سعی کو مو خر کرکے طواف جج کے ساتھ کرے' اور یہ اللہ تعالیٰ کی جانب سے بندول کے لیے رحمت اور ایک طرح کی ساتھ کرے' والحمد للہ۔

یمال پر ایک مسئلہ اور ہے جس کے تعلق سے سوال اٹھ سکتا ہے 'وہ یہ کہ متمتع اگر عمرہ کرکے سفر کرجائے تو کیادم دینا (ہدی ذرج کرنا) اس سے ساقط ہو جائے گا؟ تو اس بارے میں علاء کے در میان اختلاف ہے ' ابن عباس رضی اللہ عنما کا معروف قول یہ ہے کہ متمتع سے دم دینا کسی بھی حال میں ساقط نہیں ہوگا' خواہ وہ اپنے اہل و عیال کے پاس سفر کرجائے یا کمیں اور 'کیونکہ متمتع پر دم واجب ہونے کے دلا کل عام ہیں۔ اور اہل علم کی ایک جماعت کا خیال یہ ہے کہ متمتع اگر عمرہ سے فارغ ہو کر قصر کی مسافت تک سفر کرجائے ' پھر جج کا احرام باندھ کر لوٹ تو وہ مفرد شار ہوگا اور دم دینا اس سے ساقط ہو جائے گا۔

اہل علم کی ایک تیسری جماعت اس طرف گئی ہے کہ متمتع ہے دم صرف اس صورت میں ساقط ہوگا جب وہ عمرہ سے فارغ ہوکر اپنے اہل و عیال کے پاس چلا جائے' ہیں قول حضرت عمراور ان کے بیٹے عبداللہ رضی اللہ عنماسے بھی مروی ہے کہ متمتع اگر عمرہ سے فارغ ہونے کے بعد سفر کرکے اپنے اہل و عیال کے پاس چلا جائے' پھر جج کے لیے واپس مکہ آئے' تو وہ مفرد شار ہوگا اور اسے دم نہیں دینا ہوگا' کین اگر اہل وعیال کے پاس جانے کے علاوہ کہیں اور جائے' مثلاً عمرہ اور جج کے درمیان مدینہ چلا جائے یا جدہ یا طائف چلا جائے تو اس سفر کی وجہ سے وہ حج تمتع کے حکم سے باہر نہیں ہوگا۔

دلیل کی رو سے ہی آخری قول ہی زیادہ واضح اور صحیح معلوم ہوتا ہے ایعنی عمرہ اور جے کے درمیان اس قتم کے سفر کی وجہ سے متمتع "جے تمتع" کے حکم سے خارج نہیں ہوگا ، بلکہ وہ متمتع ثار ہوگا اور اسے دم دینا ہوگا ، بھلے ہی عمرہ سے فارغ ہونے کے بعد اس نے مدینہ یا جدہ یا طائف کا سفر کیا ہو' بال اس صورت میں وہ مفرد مان لیا جائے گاجب وہ سفر کرکے اسپنے اہل و عیال کے پاس چلا جائے اور پھر میقات سے جج کا جرام باندھ کر مکہ لوٹے 'جیسا کہ حضرت عمراور ان کے بیٹے عبداللہ رضی اللہ عنماکا قول ہے 'کیونکہ بال بچوں کے پاس سفر کر جانے سے عمرہ اور جج کے درمیان تعلق باتی نہیں رہ جائے۔

بہرحال' احتیاط اسی میں ہے کہ اختلاف سے بچتے ہوئے' جیسا کہ ابن عباس رضی اللہ عنما کا مسلک ہے' ہر صورت میں دم دے' بھلے ہی عمرہ کے بعد سفر کرکے وہ اپنا اہل و عیال کے پاس گیا ہو' اسی طرح جو لوگ قصر کی مسافت تک سفر کر جانے سے دم ساقط مانتے ہیں ان کے نزدیک بھی احتیاط اسی میں ہے کہ اختلاف سے بچتے ہوئے وہ

دم دے اور پوری سنت اداکرے 'بصورت استطاعت کی بهتراور افضل ہے 'اور دم دیے کی استطاعت نہ ہونے پر تین دن ایام جج میں اور سات دن وطن واپس ہوکر رکل دس دن) روزہ رکھے 'جیساکہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے :
﴿ فَنَ تَمَنَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى اَلْمَةٍ فَمَا اَسْتَيْسَرَ مِنَ اَلْمَدْتِی ﴾ (سورة البقرہ : ١٩٦)

پس جو شخص عمرہ کو جج سے ملاکر تمتع کرنا چاہے تو جو میسر آئے قربانی کرے۔
اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد متمتع اور قارن سب کو شائل ہے 'کیونکہ قارن کو بھی متمتع کہا جاتا ہے 'جیساکہ اوپر نہ کور ہو چکا ہے۔ واللہ ولی التوفیق۔

سوال ۲ :

ایک شخص نے جج کے کسی مہینہ مثلاً ذی القعدہ میں عمرہ کیا' پھر مکہ سے مہینہ چلا گیا اور جج کا وقت آنے تک وہیں ٹھمرا رہا' کیا ایسے شخص کے لیے جج تمتع کرنا ضروری ہے' یا اسے اختیار ہے کہ حج کی تین قسموں میں سے جو چاہے ادا کرلے؟

### جواب :

ایسے شخص کے لیے جج تمتع کرنا ضروری نہیں' اب اگر وہ چاہے کہ دو سرا عمرہ کرکے متع ہو جائے۔ ان لوگوں کے مسلک کے مطابق جو کہتے ہیں کہ سفر کرنے سے جج تمتع منقطع ہو جاتا ہے۔ تو ایسا کر سکتا ہے' اور اس نئے عمرہ کے ساتھ وہ متمتع ہو جائے گا' البتہ اگر اس نے مدینہ منورہ سے (احرام باندھ کر) عمرہ ادا کیا' پھراس کے بعد جج کیا' تو تمام اہل علم کے نزدیک اس پر دم واجب ہوگا اور وہ متمتع مانا جائے گا۔ لیکن آگر وہ چاہے کہ صرف جج کرکے واپس ہو جائے تو ایسا بھی کر سکتا ہے' لیکن اس صورت میں یہ اختلاف ہے کہ وہ بدی قربان کرے گایا نہیں؟ ویسے صحیح میں ہے کہ صورت میں یہ اختلاف ہے کہ وہ بدی قربان کرے گایا نہیں؟ ویسے صحیح میں ہے کہ اسے بدی قربان کرنی ہوگی' کیونکہ صحیح قول کے مطابق عمرہ کے بعد مدینہ جانے سے جج تمتع منقطع نہیں ہو تا۔

### سوال ۳ :

جو شخص جج یا عمرہ کا تلبیہ بکارنے کے بعد میقات سے آگے بڑھ گیا اور کوئی شرط نہیں باندھی' پھراسے کوئی عارضہ مثلاً مرض وغیرہ لاحق ہو گیا جو جج یا عمرہ کی ادائیگی سے مانع ہے ' تو ایسی صورت میں اسے کیا کرنا چاہیے؟ جواب :

ایسا شخص محصر مانا جائے گا'اگر اس نے احرام کے وقت کوئی شرط نہیں باندھی تھی' پھرا ہے کوئی عارضہ پیش آگیا جو جج یا عمرہ کی پنجیل سے مانع ہے' تو اگر وہ اس امید پر رک سکتا ہو کہ شاید بیہ عارضہ دور ہو جائے اور وہ اپنانج یا عمرہ مکمل کرلے تو رکا رہے گا' اور اگر اس کے لیے رکنا ممکن نہ ہو توضیح مسلک کے مطابق وہ محصر شار ہوگا' اور محصر کے متعلق اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ فَإِنْ أَخْصِرَتُمْ فَهَا اَسْتَيْسَرَ مِنَ الْمُدَّيِّ ﴾ (سورة البقره: ١٩٦) اگرتم راست میں روک دیئے جاؤ تو جو ہدی میسر ہو (قربانی کرد)-

صیح قول کے مطابق "احصار" دشمن کے ذریعہ بھی ہو تاہے اور اس کے علاوہ بھی الندا جو شخص راستہ میں روک دیا جائے وہ ہدی قربان کرے اور حلق یا قصر کروا کر حلال ہو جائے 'محصر کا یمی حکم ہے کہ وہ جس جگہ روکا گیاہے وہیں ایک جانور قربان کرے 'خواہ حدود حرم میں ہویا اس سے باہر' اور اس کا گوشت وہیں کے فقراء میں تقسیم کردے' اگر وہاں فقراء نہ ہوں تو وہ گوشت حرم کے فقراء کو یا بعض دیمات کے فقراء کو پنچادے' اور اگر قربانی کا جانور میسرنہ فقراء کو پنچادے' اور اگر قربانی کا جانور میسرنہ ہو تو دس دن روزہ رکھے' بھر حلق یا قصر کروا کر حلال ہو جائے' اور اگر قربانی کا جانور میسرنہ ہو تو دس دن روزہ رکھے' بھر حلق یا قصر کروائے اور حلال ہو جائے۔

سوال ۴ :

ایک شخص نے میقات سے احرام باندھا لیکن تلبیہ میں "لَبَیّن کَا عُمْرَةً مُنَّمَةً عَمَّا إِلَى الْحَبِّ "كُونا بھول گیا توكیا وہ حج تمتع پوراكرے گا؟ اور عموہ سے

حلال ہونے کے بعد جب مکہ سے جج کا احرام باندھے تواہے کیا کرنا ہوگا؟

جواب :

ندکور شخص نے احرام باندھتے وقت اگر عمرہ کی نیت کی تھی لیکن تابیہ پکارنا بھول گیا' طالا نکہ اس کی نیت عمرہ کی تھی' تو وہ تابیہ پکار نے والوں کے تعلم میں ہے' چنانچہ وہ طواف اور سعی کرے' اور قصر کرائے اور پھر حلال ہو جائے' راستہ میں اسے تابیہ پکارنا چاہئے' لیکن اگر نہیں پکارا تو اس پر کوئی چیز واجب نہیں' کیونکہ تابیہ پکارنا سنت موکدہ ہے' للذا وہ طواف کرے' سعی کرے' قصر کرائے اور اسے عمرہ بنا لے' کیونکہ اس کی نیت عمرہ کی تھی۔

لیکن اگر اس نے احرام کے وقت حج کی نیت کی تھی' اور وقت میں گنجائش ہو تو افضل میہ ہے کہ حج کو فنخ کرکے عمرہ بنا لے' اور طواف و سعی کرے' پھر قصر کراکے حلال ہو جائے' اور اس کا تھم حج تمتع کرنے والوں کا تھم ہوگا' والحمد للہ۔

سوال ۵ :

کسی شخص نے اپنی ماں کی طرف سے جج کیا' اور میقات پر اس نے جج کا تلبیہ بھی پکارا' لیکن مال کی طرف سے نہیں پکارا' اس کا کیا تھم ہے؟

جواب :

ندکور شخص کا ارادہ جب اپنی مال کی طرف سے جج کرنے کا تھا' کیکن تلبیہ کے وقت کمنا بھول گیا تو بہ جج مال کا جج شار ہوگا' کیونکہ نیت ہی زیادہ قوی مانی جاتی ہے' رسول اللہ صلی اللہ علیہ سلم کاار شاد ہے :

"يقيناً اعمال كادارو مدار نيتوں پرہے"

لنذا جب اس کے سفر کا مقصد ماں یا باپ کی طرف سے جج کرنا تھا' پھر احرام کے وقت ماں یا باپ کی طرف سے جم کرنا تھا' پھر احرام کے وقت ماں یا باپ یا جس کسی کی طرف سے بھی جج کرنے کی نیت تھی اس کا جج شار ہوگا۔

### سوال ۲:

عورت کے لیے موزے اور دستانے میں احرام باندھنا کیسا ہے؟ اور جس کپڑے میں وہ احرام باندھ چکی ہے کیااس کا نکالناجائز ہے؟

### جواب :

عورت کے لیے موزے یا جوتے میں احرام باندھنا افضل اور زیادہ پردے کا ذریعہ ہے' اور اگر کشادہ کپڑے میں احرام باندھ لے تو بھی کافی ہے' موزے بہن کر احرام باندھنے کے بعد اگر موزے اتار دے تو اس میں کوئی حرج نہیں' جس طرح کہ مرد جوتے بہن کر احرام باندھے' پھرجب چاہے جوتے اتار دے تو اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔

البتہ عورت دستانے میں احرام نہیں باندھ سکتی'کیونکہ محرم عورت کو دستانے استعال کرنے سے منع کیا گیا ہے' اسی طرح اس کے لیے چبرے پر نقاب جیسے برقع وغیرہ ڈالنا بھی درست نہیں'کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے منع فرمایا ہے' ہاں غیر محرم (اجنبی) مردوں کی موجودگی میں نیز طواف اور سعی کے دوران اس کے لیے چبرے پر اوڑھنی ڈالنا یا پردہ کرنا ضروری ہے' عائشہ رضی اللہ عنها کی حدیث ہے' وہ بیان کرتی ہیں کہ سوار ہمارے پاس سے گذرتے تھے اور ہم لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ تھے' پس جب سوار ہمارے مامنے پہنچے تو ہم

میں سے ہرعورت اپنے سرے پردہ گرا کر چہرہ ڈھک لیتی' اور جب وہ ہمارے پاس ہے گذر جاتے تو ہم اپنے چرے کھول لیتیں (سنن ابی داود و سنن ابن ماجہ)

مرد کے لیے احرام کی حالت میں خف (موزے) کا پہنا جائز ہے ' بھلے ہی وہ مخنوں کے بیچے سے کا موزوں کا مخنوں کے بیچے سے کا موزوں کا مخنوں کے بیچے سے کا دینا ضروری ہے ' لیکن صحح بات یہ ہے کہ جوتے نہ ملنے کی صورت میں خفین (موزوں) کا مخنوں کے بیچے سے کاٹنا ضروری نہیں ' کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے عرفہ میں لوگوں کو خطبہ دیا تو ارشاد فرمایا :

''جو تهبند نه پائے وہ پائجامہ پہن لے' اور جو جوتے نہ پائے وہ خف (موزے) بہن لے'' (متفق علیہ)

اس حدیث میں رسول الله صلی الله علیه وسلم نے موزوں کو مخنوں کے بنیج سے کا شنے کا تھم نہیں دیا' اس سے ثابت ہو تاہے کہ کا شنے والا تھم منسوخ ہے۔ والله ولی التوفیق۔

سوال کے :

کیااحرام کی نیت زبان سے بول کر کی جائے گی؟ اور اگر کوئی شخص دو سرے کی طرف سے حج کر رہا ہو تو کس طرح نیت کرے؟

### جواب :

نیت کی جگہ دل ہے 'اور اس کا طریقہ یہ ہے کہ آدمی اپنے دل میں یہ نیت کرے کہ وہ فلال شخص کی طرف ہے 'یا اپنے بھائی کی طرف ہے 'یا فلال بن فلال کی طرف ہے 'یا اپنے بھائی کی طرف ہے 'یا فلال بن فلال کی طرف ہے جُر رہا ہے 'اس کے ساتھ ہی زبان سے راَللّٰ ہُمّ لَبَیْت کو حَجَّ عَنْ فُلانِ یا

(اَبَیْکَ عُمْرَة عَنْ فَلَانِ) کہنا مستحب ہے 'لینی اپنے باپ یا جس فلال کی طرف سے بچے کی نیت ہو اس کا نام لے ' ٹاکہ دل کی نیت کو الفاظ کے ذریعہ موکد کردے 'کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جج اور عمرہ کی الفاظ کے ساتھ نیت کی ہے ' اس لیے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع میں ذبان سے جج اور عمرہ کی نیت کرنا مشروع ہے ' اس طرح صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے بھی آپ کے سکھلائے ہوئے طریقہ کے مطابق ذبان سے نیت کی ہے 'چنانچہ وہ بلند آواز سے تلبیہ پکارتے تھے' سنت کی ہے ' کین آگر کوئی شخص بلند آواز سے نیت نہ کرے اور صرف دل کی نیت پر اکتفاکر لے تو یہ بھی کافی ہے۔

دوسرے شخص کی طرف سے ج کرنے کی صورت میں آدمی ای طرح اعمال ج ادا کرے گاجس طرح اعمال ج ادا کرے گاجس طرح ابنی طرف سے ج کرتا ہے ، وہ ای طرح مطلق تلبید پکارے گاگویا اپنی طرف سے ج کر رہا ہو ، فلال یا فلال کا نام ذکر کرنے کی ضرورت نہیں ، لیکن اگر وہ فلال کا نام لینا چاہے تو شروع تلبید میں نام لینا افضل ہے ، یعنی شروع شروع میں جب احرام باندھ رہا ہواس وقت (لَبَّین کے حَجَّا عَنُ فُلاَنِ یا (لَبَّین کے عُمْرَةً عَنْ فُلاَنِ یا (لَبَّین کے عُمْرَةً وَحَجَّا عَنْ فُلاَنِ یا اللّٰ کا اس کے بعد دیگر تجاج اور معتمرین کی طرح بالکل ای طرح مسلس تلبید پکار تا رہے گاگویا وہ اپنی طرف سے تلبید پکار رہا ہو ،

"لَبَيْكَ اللّٰهُمُّ لَبَيْكَ لَا شَرِيُكَ لَكَ لَبَيْك إِنَّ الْحَمُدَ وَالنَّعُمَةَ لَكَ لَبَيْك اللّٰهُمُّ لَبَيْك لِلسَّرِيُكَ لَك لَبَيْك اللّٰهُمُّ لَبَيْك لَبَيْكَ اللهُ الْحَقّ لَكَ وَالْمُلُكَ لا شَرِيُكَ لَك لَبَيْكَ اللّٰهُمُّ لَبَيْك لَبَيْك لِللَّهُ الْحَقِّ لَبَيْكَ"

سوال ۸:

جو شخص کسی کام سے مکہ آئے اور پھراسے حج کرنے کاموقع مل جائے ' تو

کیاوہ اپنی قیامگاہ سے احرام باندھے گایا اسے حدود حرم سے باہر جانا ہو گا؟ جواب :

سوال ۹:

کیا احرام باند محتے وقت دو رکعت نماز پڑھنی واجب ہے؟

جواب :

احرام کے لیے دو رکعت نماز پڑھناواجب نہیں' بلکہ اس کے متحب ہونے کے بارے میں علاء کا اختلاف ہے' چنانچہ جمہور کامسلک یہ ہے کہ احرام باندھتے وقت دو

رکعت نماز پڑھنا مستحب ہے ' یعنی وضو کرے اور دو رکعت نماز پڑھے ' پھر احرام باندھے ' ان کی دلیل ہے ہے کہ حجۃ الوداع کے موقع پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے نماز کے بعد احرام باندھا تھا' یعنی آپ نے ظہر کی نماز ادا فرمائی اور اس کے بعد احرام باندھا' نیز آپ نے فرمایا :

"میرے پاس میرے رب کا فرستادہ (فرشتہ) آیا اور کما کہ اس مبارک وادی میں نماز پڑھو اور کمو : حج کے ساتھ عمرہ بھی" (لیننی حج اور عمرہ کاایک ساتھ تلبیہ لیکارو)

ند کورہ واقعہ اور حدیث احرام کی دو رکعت نماز کے مشروع ہونے کی دلیل ہے' جمہور اہل علم کا یمی مسلک ہے۔

اور بعض دیگر اہل علم کا خیال ہے ہے کہ احرام کی دو رکعت نماز کے بارے میں کوئی صریح دلیل موجود نہیں'کیونکہ فدکورہ بالا حدیث میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ہیہ ارشاد کہ "میرے پاس میرے رب کا فرستادہ (فرشتہ) آیا اور کما کہ اس مبارک وادی میں نماز پڑھو" یہ احرام کی دو رکعت نماز کے بارے میں صریح دلیل نہیں' بلکہ اس میں اس بات کا بھی احمال ہے کہ فرض نمازوں میں سے کوئی نماز مراد ہو'اور آپ صلی میں اس بات کا فرض نماز کے بعد احرام باندھنا احرام کی دو رکعت نماز کے مشروع ہونے کی دلیل نہیں' بلکہ اس بات کی دلیل ہے کہ اگر کسی شخص کو نماز کے بعد ج یا عمرہ کا حرام باندھنے کا موقع ملے تو یہ افضل ہے۔

سوال ۱۰:

جس شخص کو احرام کے دوران یا نماز کو جاتے ہوئے مذی یا بیشاب کے

قطرے نگلنے کا حساس ہووہ کیا کرے؟

بندۂ مومن کے لیے ضروری ہے کہ جب وہ اس قتم کی بات محسوس کرے اور نماز کاونت بھی ہو تو بیشاب یا ندی سے استخاکر کے وضو کرلے ' ندی نکلنے کی صورت میں ذکراور خصیتین کا دھلنا ضروری ہے' البتہ پیشاب نگلنے کی صورت میں صرف ذکر کا اتنا حصہ دھلنا ہوگا جہاں تک پیشاب کے قطرے لگے ہوں' پھراگر نماز کاوقت ہو تو وضو بھی کرلے 'لیکن اگر نماز کاونت نہ ہو تو اس کام کو نماز کاوفت ہونے تک موخر کر دینے میں کوئی حرج نہیں ہے۔ واضح رہے کہ بیہ سب کام محض وسوسہ کی بنیادیر نہیں بلکہ یقین کی صورت میں کیاجائے گا'اگر بات صرف وسوسہ کی ہے تواس کا کوئی اعتبار نہیں ہوگا' ٹاکہ بندہ وسوسوں میں مبتلانہ رہے' کیونکہ بہت ہے لوگ وسوسہ کا شکار ہوتے ہیں اور یہ سمجھتے ہیں کہ ان کے بیشاب یا یا نخانہ کے راستہ سے کوئی چیز خارج ہوگئی ہے' حالانکہ بات ایسی نہیں ہوتی' اس لیے نفس کو وسوسوں کا عادی نہیں ، بنانا چاہیۓ' بلکہ وسوسوں کو پس پشت ڈال دینا چاہیۓ ٹاکہ ان کاشکار نہ ہو' اور اگر اس طرح کا کوئی اندیشہ ہو ہی جائے تو وضو کے بعد شرمگاہ کے ارد گر دبانی کا چھینٹا مار لے باکہ وسوسول کے شریعے محفوظ رہے۔

سوال ۱۱:

کیاد ھلنے کے لیے احرام کے کیڑے تبدیل کرنا جائز ہے؟

جواب:

احرام کے کیڑے دھلنے میں کوئی حرج نہیں'ای طرح احرام کے کیڑے تبدیل کرنے اور ان کی جگہ دو سرے نئے یا دھلے ہوئے کیڑے پہننے میں بھی کوئی حرج نہیں۔

سوال ۱۲:

نیت کرنے اور تلبیہ پکارنے ہے پہلے احرام کے کپڑے میں خوشبولگانا کیسا

. جواب :

احرام کے کپڑے چادر اور تہبند میں خوشبولگانا درست نہیں' ہاں بدن میں جیسے سر' داڑھی اور بغل وغیرہ میں خوشبولگانا سنت ہے' کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے :

"محرم کوئی ایسا کیڑا نہ پنے جس میں زعفران یا ورس (کی خوشبو) لگی ہو" اس لیے نیت کرنے اور تلبیہ پکارنے سے پہلے صرف بدن میں خوشبو لگانا سنت ہے 'کیڑوں میں نہیں' اور اگر کسی نے کیڑوں میں خوشبولگالی تو وہ انہیں دھلے بغیر نہ پنے' یا پھرانہیں بدل کر دو سرے کیڑے استعال کرے۔

سوال ۱۹۳:

جو شخص یوم ترویہ (۸/ ذی الحجہ) سے پہلے ہی ہے منیٰ میں موجود ہو اس کا کیا حکم ہے 'کیا احرام باندھنے کے لیے اس کا مکہ آنا ضروری ہے یا وہ منیٰ ہی سے احرام باندھ لے ؟

جواب:

جو شخص پہلے ہی ہے منیٰ میں موجود ہواس کے لیے۔الحمد للد۔ منیٰ ہی سے احرام باندھ لینا مشروع ہے' اسے مکہ آنے کی ضرورت نہیں' بلکہ وقت ہونے پر وہ اپنی قیامگاہ سے ہی جج کا احرام باندھ کر تلبیہ پکارنا شروع کردے گا۔

سوال ۱۹۲۰:

کیا متمتع کے لیے تمتع کرنے کا کوئی متعین وقت ہے؟ اور کیاوہ یوم ترویہ (۸ ذی الحجہ) سے پہلے ج کا احرام باندھ سکتا ہے؟

جواب :

جی ہاں! جج تمتع کا احرام باندھنے کے لیے ایک متعین وقت ہے، اور وہ ہے شوال اور ذی قعدہ کے دو مینے اور ذی الحجہ کا پہلا عشرہ اور ہی مدت اشہر جج (جج کے مینے) کہلاتی ہے، شوال شروع ہونے سے پہلے جج تمتع کا احرام نہیں باندھ سکتے اور نہ ہی بقرہ عید کی رات کے بعد باندھ سکتے ہیں۔ متمتع کے لئے افضل یہ ہے کہ پہلے صرف عمرہ کا احرام باندھے اور عمرہ سے فارغ ہو جانے کے بعد الگ سے صرف جج کا احرام باندھے اور عمرہ سے فارغ ہو جانے کے بعد الگ سے صرف جج کا احرام باندھ کی کئی کال صورت ہے، لیکن اگر جج اور عمرہ کا ایک ساتھ احرام باندھ لیا تو بھی متمتع کہلائے گا اور قارن بھی ہوگا ور دونوں صورتوں میں اسے دم باندھ لیا تو بھی متمتع کہلائے گا اور قارن جھی ہوگا وار دونوں صورتوں میں اسے دم دینا ہوگا جے "دم تمتع کہلائے گا اور قارن جھی ہوگا وار دونوں عورتوں میں اسے دم دینا ہوگا جے "دم تمتع کہا جاتا ہے 'اور وہ یا تو ایک کال ذبیحہ ہو جو قربانی کے لیے درست ہو 'یا اونٹ یا گائے کا ساتواں حصہ ہو (یعنی ایک اونٹ یا ایک گائے میں سات درست ہو 'یا اونٹ یا گائے کا راشاد ہے :

﴿ فَهَنَ نَمَنَعٌ بِالْغُمْرَةِ إِلَى الْمَنِحَ فَمَا اَسْتَيْسَرَ مِنَ الْمُدَيَّ ﴾ (سورة البقره: ١٩٦) پس جو شخص عمره کو جج سے ملا کر تمتع کرنا چاہے تو جو میسر آئے قربانی کرے۔ اور اگر دم دینے سے قاصر ہے تو دس دن روزہ رکھے' تین دن ایام جج میں اور سات دن اپنے وطن واپس آنے کے بعد' اور اس روزہ کے لیے کسی مدت کی تحدید نہیں' جیسا کہ پہلے مٰہ کور ہو چکا ہے۔

اگر اس شخص نے ماہ شوال کے شروع میں عمرہ کااحرام باندھااور عمرہ کرکے حلال ہو گیا' تو اس عمرہ کے درمیان اور حج کا احرام باندھنے کے درمیان کی مدت ۸ /ذی الحجہ تک کافی طویل ہو جاتی ہے' اس لیے افضل ہیہ ہے کہ وہ ۸/ ذی الحجہ کو جج کا احرام باندھے ' جیسا کہ صحابہ کرام۔ رضی الله عنهم۔ نے رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے تھم سے کیاتھا' چنانچہ جب صحابہ کرام حج افراد کا حرام باندھ کر آئے اور بعض صحابہ حج قران کا' تو آپ نے انہیں تھم دیا کہ (عمرہ کرکے) حلال ہو جائیں' البتہ جو لوگ ''ہدی'' ساتھ لائے میں وہ اپنے اپنے احرام میں باقی رہیں' چنانچہ جن کے پاس "ہمری" کاجانور نہیں تھاانہوں نے طواف کیا'سعی کی اور قصر کرایا اور حلال ہوگئے' اور اس طرح سے وہ متمتع بن گئے ' پھر يوم ترويد يعني ٨/زي الحجه كو رسول الله صلى الله عليه وسلم نے انہیں تھکم دیا کہ وہ اپنی اپنی قیامگاہوں سے حج کااحرام باندھ لیں'اور کیی طریقہ افضل ہے۔ لیکن اگر کسی نے ۸/ذی الحجہ ہے پہلے مثلاً کم ذی الحجہ کویا اس سے بھی پہلے حج کا احرام باندھ لیا تو یہ بھی کافی اور درست ہے، مگر افضل میں ہے کہ ۸/ذی الحجہ کو جج کا احرام باندھا جائے' جیسا کہ صحابہ کرام نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے تھم سے کیاتھا۔

سوال ۱۵:

جو شخص حج یا عمرہ کی نیت سے یا کسی اور غرض سے مکہ آئے اور بغیرا حرام باندھے میقات سے آگے بڑھ جائے اس کا کیا حکم ہے؟

جواب :

جو شخص تج یا عمرہ کی نیت ہے مکہ آئے اور بلااحرام باندھے میقات سے آگے بڑھ

جائے اس کے لیے واپس آگر میقات سے احرام باند ھنا واجب ہے'کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کا حکم دیا ہے' جیسا کہ صحیح حدیث میں ہے کہ آپ نے فرمایا :

"مينه كى رہنے والے ذوالحليف سے احرام باندھيں 'اور شام كى رہنے والے جمف سے 'اور بين كى رہنے والے جمف سے 'اور بين كى رہنے والے ليكم سے ''۔ ليكم سے ''۔

نیزابن عباس رضی الله عنهمابیان کرتے ہیں:

"نبی صلی الله علیه وسلم نے اہل مدینہ کے لیے مقام ذوالحلیف کو میقات مقرر فرمایا ہے ' اور اہل شام کے لیے جحفہ کو ' اور اہل نجد کے لیے قرن منازل کو ' اور اہل نجد کے لیے قرن منازل کو ' اور اہل یمن کے لیے یکملم کو ' اور فرمایا کہ مذکورہ مقامات ان علاقوں کے رہنے والوں کے لیے بھی جو وہاں کے رہنے والوں کے لیے بھی جو وہاں کے رہنے والے نہ ہوں مگر جج یا عمرہ کے ارادہ سے وہاں سے گذریں "

لنذا مکہ مکرمہ آنے والا اگر جی یا عمرہ کے ارادہ سے آرہا ہے تو اس پر واجب ہے کہ جس میقات سے گذرے وہاں سے احرام باندھ کر گذرے 'چنانچہ اگر مدینہ منورہ کے راستہ سے آرہا ہے تو ذوالحلیفہ سے احرام باندھے 'شام یا مصریا مغرب کے راستہ سے آرہا ہے تو مقام جحفہ (موجودہ وقت میں رابغ) سے 'کین کے راستہ سے آرہا ہے تو یکم سے 'اور نجد یا طائف کے راستہ سے آرہا ہے تو وادی قرن 'جے "قرن منازل " اور موجودہ وقت میں "سیل "کہا جاتا ہے اور بعض لوگ اسے "وادی محرم " بھی کتے اور موجودہ وقت میں "سیل "کہا جاتا ہے اور احرام باندھے۔

جو شخص جج کے مہینوں میں مکہ آئے اس کے لیے افضل یہ ہے کہ صرف عمرہ کا

احرام باندھے اور طواف' سعی اور قصر کرکے حلال ہو جائے' پھر جب جج کا وقت آئے تو جج کا احرام باندھے۔ اور اگر اشر جج کے علاوہ کسی اور مینے مثلاً رمضان یا شعبان میں میقات سے گذرے تو صرف عمرہ کا احرام باندھے' یمی مشروع ہے۔

اور اگر کسی دوسری غرض ہے مکہ مکرمہ آئے 'اور تج یا عمرہ کرنے کاس کاارادہ نہ ہو' بلکہ تجارت یا احباب و اقارب سے ملاقات یا کسی اور غرض سے آیا ہو' قوضیح قول کے مطابق اس پر احرام باندھنا واجب نہیں' بلکہ بلا احرام مکہ مکرمہ میں داخل ہو سکتا ہے' علماء کا یمی قول راج ہے' اگرچہ اس کے لئے افضل سے ہے کہ موقع کو غنیمت جانے اور عمرہ کااحرام باندھ کر مکہ میں داخل ہو اور عمرہ کر لے۔

# سوال ۲۱:

محرم (احرام باندھنے والے) کو اگریہ خدشہ ہو کہ وہ کسی مرض یا خوف کے سبب اپنا حج یا عمرہ پورانہیں کرسکے گاتو کیا کرے؟ .

### جواب :

ایسا شخص احرام باندھتے وقت ہیہ کہہ لے کہ اگر مجھے کوئی ایساعارضہ پیش آگیا جو ج یا عمرہ کے بورا کرنے سے مانع ہو' تو جہاں عارضہ پیش آئے گامیں وہیں حلال ہو جاؤں گا۔

کسی عارضہ مثلاً مرض وغیرہ کا خدشہ ہونے کی صورت میں مشروط احرام باندھنا سنت ہے'کونکہ حدیث سے ثابت ہے کہ ضباعہ بنت زبیر بن عبدالعطلب نے جب رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے اپنی بیاری کا تذکرہ کیاتو آپ نے انہیں یمی حکم دیا کہ مشروط احرام باندھیں۔

# سوال ۱۷:

# کیاعورت کسی بھی کیڑے میں احرام باندھ سکتی ہے؟

### جواب :

جی ہاں! عورت کی بھی کپڑے میں احرام باندھ سکتی ہے' اس کے لیے احرام کا کوئی لباس مخصوص نہیں' جیسا کہ بعض عوام کا خیال ہے' البتہ افضل ہے ہے کہ وہ لباس خصوص نہیں' جیسا کہ بعض عوام کا خیال ہے' البتہ افضل ہے ہے کہ وہ الفاق پڑے گا' اس لیے اس کے لباس خوبصورت نہیں ہونے چاہئیں' بلکہ عام لباس انفاق پڑے گا' اس لیے اس کے لباس خوبصورت نہیں ہونے چاہئیں' بلکہ عام لباس جیسے ہوں جس میں فتنہ کا اندیشہ نہ ہو۔ ویسے آگر وہ خوبصورت لباس میں احرام باندھ لیے تو اس کا احرام ورست ہے' گرخوبصورت لباس سے دور رہناہی افضل ہے۔ لو تو اس کا احرام ورست ہے' گرخوبصورت لباس سے دور رہناہی افضل ہے۔ مرد کے لیے دو سفید کپڑوں میں احرام باندھنا فضل ہے' جن میں ایک تہبند ہو اور دو سری چادر' ویسے مرداگر ر نگین کپڑے میں احرام باندھ لے تو بھی کوئی حرج نہیں' رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم سے آپ کا سبز چادر میں طواف کرنا خابت ہے' اسی طرح آپ کا کالا عمامہ باندھنا بھی خابت ہے' حاصل کلام ہے ہے کہ ر تمکین کپڑے میں احرام باندھ لینے میں کوئی مضابقہ نہیں۔

### سوال ۱۸:

فضائی راستہ (ہوائی جہاز) سے آنے والے حاجی اور معتمر احرام کب

باندهیس؟

### جواب :

نضائی راستہ (ہوائی جہاز) ہے یا سمندری راستہ ہے آنے والے حجاج و معتمرین بھی خشکی کے راستہ ہے آنے والوں کی طرح میقات کے پاس سے احرام باندھیں' یعنی فضامیں یا سمندر میں جب میقات کے برابر پہنچیں تو احرام باندھیں' یا ہوائی جہاز اور سمندری جہازیا کشتی کی تیز رفتاری کے پیش نظراحتیاطاً میقات ہے تھوڑا پہلے ہی احرام باندھ لیں۔

سوال ١٩ :

جس شخص کی رہائش گاہ مکہ مکرمہ اور میقات کے درمیان ہو وہ احرام کہاں سے باندھے؟

### جواب :

جس کی رہائش گاہ مکہ اور میقات کے درمیان ہو وہ اپنے گھر ہی سے احرام باندھے' جیسا کہ ام سلم کے لوگ اور اہل ، کرہ نیز جدہ میں رہنے والے اپنے گھروں سے احرام باندھتے ہیں' کیونکہ ابن عباس رضی اللہ عنما کی حدیث ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمانا :

"اور جو لوگ میقات کے اندر رہتے ہوں تو وہ جماں سے روانہ ہوں وہیں ہے۔ احرام باندھیں"

اور دو سری روایت میں ہے:

"وہ اپنے گھروالوں کے پاس سے ہی احرام باندھیں 'یہاں تک کہ مکہ والے خود مکہ سے احرام باندھیں"

سوال ۲۰ :

يوم ترويه (٨/ذي الحبر) كو حاجي كمال سے احرام باندهيس؟

جواب :

یوم ترویہ کو حاجی صاحبان اپنی اپنی قیامگاہوں سے احرام باندھیں گے 'جیسا کہ ججۃ الوداع کے موقع پر صحابہ کرام رضی اللہ عنہ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم سے مقام ''ابطح'' میں اپنی اپنی قیام گاہوں سے احرام باندھیں گے 'کیونکہ ابن عباس میں رہنے والے بھی اپنے اسپنے گھروں سے احرام باندھیں گے 'کیونکہ ابن عباس رضی اللہ عنہاکی روایت کردہ حدیث گذر بھی ہے 'جس میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد فہ کورہے :

''جو لوگ میقات کے اندر رہتے ہوں وہ اپنے گھروالوں کے پاس سے ہی احرام باندھیں' یہال تک کہ مکہ والے خود مکہ سے احرام باندھیں'' (متفق علیہ)

سوال ۲۱ :

ایک شخص کسی ملک سے حج کی نیت سے آیا اور جدہ ہوائی اڈہ پر اترا'لیکن میقات سے احرام نہ باندھ کر جدہ شہرسے احرام باندھا'اس کاکیا تھم ہے؟ جواب:

جدہ ہوئی اڈہ پر اترنے والا اگر ملک شام یا مصر کا باشندہ ہے تو وہ مقام "رابغ" ہے

احرام باندھ ' یعنی کاریا کسی بھی سواری ہے وہ "رابع" جائے اور وہاں ہے احرام باندھ کر آئے' جدہ شہرسے احرام نہ باندھ۔ اور اگر نجد کے علاقہ ہے آیا ہے اور احرام نہیں باندھ ایمال تک کہ جدہ پہنچ گیا' تو وہ مقام سیل یعنی وادی "قرن منازل" جائے اور وہاں سے احرام باندھ' اور اگر میقات واپس نہیں گیااور جدہ ہی ہے احرام باندھا تو اسے جے یا عمرہ کا نقص پورا کرنے کے لیے "دم" دینا ہوگا' اور "دم"۔ جیسا کہ پہلے فہ کور ہو چکا ہے۔ یا تو ایک کال بکری ہے جو قربانی کے لیے درست ہو' اسے مکہ میں ذریح کرکے فقراء میں تقسیم کرنا ہوگا' اور یا تو اونٹ یا گائے کا ساتوال (۱/۱) حصہ میں

# سوال ۲۲ :

ایک شخص نے جج افراد کی نیت کی' پھر مکہ پہنچ کر اس نے نیت بدل کر جج تمتع کی کرلی' چنانچہ عمرہ کیا اور پھر حلال ہو گیا' ایسے شخص کے بارے میں کیا حکم ہے؟ نیز وہ حج کا احرام کب اور کہاں ہے باندھے؟

#### جواب :

ند کور شخص نے جو کیاوہ ی افضل ہے ' چنانچہ محرم جب جج افراد کایا جج قران کا احرام باندھ کر آئے تو اس کے لئے افضل میہ ہے کہ اس احرام کو عمرہ سے بدل دے ' صحابہ کرام جب نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ جج کے لیے آئے ' بعض نے جج افراد کا احرام باندھ رکھا تھا اور بعض نے جج قران کا اور ان کے ساتھ "ہدی" کے جانور بھی نمیں نتھ ' تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں یمی علم دیا کہ وہ اپنا احرام کو عمرہ سے بدل دیں ' چنانچہ انہوں نے طواف اور سعی کی ' اور بال کٹوائے اور پھر حلال ہوگئے۔

البتہ جس کے ساتھ "ہری" کا جانور ہو وہ اپنے سابقہ احرام میں ہی باقی رہے ' یہال تک کہ عید کے دن (۱۰/زی الحجہ کو) قارن ہونے کی صورت میں جج اور عمرہ دونول سے ایک ساتھ 'اور مفرد ہونے کی صورت میں صرف جج سے فارغ ہو کر حلال ہو۔ حاصل سے ہے کہ جو شخص جج افراد کایا جج قران کا احرام باندھ کر مکہ مکرمہ آئے اور اس کے پاس "ہدی" کا جانور نہ ہو ' تو سنت سے ہے کہ وہ اپنے احرام کو عمرہ کے احرام سے بدل دے 'اور طواف و سعی کرکے اور بال کڑا کر حلال ہو جائے ' پھر جج کے وقت جے کا احرام باندھے اور دم دے کر متمتع بن جائے۔

## سوال ۲۳:

اس شخص کے بارے میں کیا تھم ہے جس نے جج تمتع کی نیت کی تھی' مگر میقات پر پہنچنے کے بعد اس نے اپنی رائے بدل دی اور جج افراد کااحرام باندھ لیا' کیااس پر "ہدی"واجب ہے؟

### جواب :

ندکور شخص نے اگر میقات پینچنے سے پہلے جج تمتع کی نیت کی تھی' اور میقات پر پہنچ کر نیت بدل دی اور جج افراد کا احرام باندھ لیا' تو اس میں کوئی مضایقہ نہیں' اور نہ ہی اس شخص پر کوئی فدیہ وغیرہ ہے' لیکن اگر اس نے میقات پر پہنچ کریا میقات سے پہلنا ہی ججھ پہلے ہی جج قران کا احرام باندھ لیا' پھر اس احرام کو جج افراد کے احرام سے بدلنا چاہے تو ایسا کر چاہے' تو ایسا کرنے کا اسے اختیار نہیں' البتہ عمرہ کے احرام سے بدلنا چاہے تو ایسا کر سکتا ہے' کیونکہ جج قران کے احرام کو عمرہ کے احرام سے تبدیل کیا جاسکتا ہے' لیکن جج سکتا ہے' لیکن جج افراد کے احرام کو عمرہ کے احرام سے تبدیل نہیں کیا جاسکتا' کیونکہ قران کے احرام کو عمرہ کے احرام سے تبدیل نہیں کیا جاسکتا' کیونکہ قران کے احرام کو عمرہ کے احرام سے تبدیل نہیں کیا جاسکتا' کیونکہ قران کے احرام کو عمرہ کے احرام سے تبدیل نہیں کیا جاسکتا' کیونکہ قران کے احرام کو عمرہ کے احرام سے تبدیل نہیں کیا جاسکتا' کیونکہ قران کے احرام کو عمرہ کے احرام سے تبدیل نہیں کیا جاسکتا' کیونکہ قران کے احرام کو عمرہ کے احرام سے تبدیل نہیں کیا جاسکتا' کیونکہ قران کے احرام کو عمرہ کے احرام سے تبدیل نہیں کیا جاسکتا' کیونکہ قران کے احرام کو عمرہ کے احرام سے تبدیل نہیں کیا جاسکتا' کیونکہ قران کے احرام کو عمرہ کے احرام سے تبدیل نہیں کیا جاسکتا' کیونکہ قران کے احرام کو عمرہ کے احرام سے تبدیل نہیں کیا جاسکتا' کیونکہ کیونکہ قران کے احرام کو عمرہ کے احرام سے تبدیل نہیں کیا جاسکتا' کیونکہ کیا جاسکتا' کیونکہ ک

تبدیل کرنے میں ایک مسلمان کے لیے زیادہ آسانی ہے' نیز اس لیے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کا حکم دیا ہے۔ للذا جو محض میقات سے جج قران کا احرام باندھ لے پھر اسے جج افراد کے احرام سے تبدیل کرنا چاہے' تو ایسا نہیں کر سکتا' البتہ عمرہ کے احرام سے تبدیل کر سکتا ہے' بلکہ یمی افضل ہے' چنانچہ وہ طواف اور سعی کرے' بال کوائے اور حلال ہو جائے' پھر اس کے بعد جب جج کا وقت ہو تو جج کا احرام باندھے اور اس طرح متمتع بن حائے۔

سوال ۲۴:

اس شخص کے بارے میں کیا تھم ہے جس نے جج اور عمرہ کا ایک ساتھ احرام باندھا، گر مکہ مکرمہ پہنچ کراس کاسفر خرچ ضائع ہوگیااور وہ دم دینے کے لائق نہیں رہا' چنانچہ اس نے نیت بدل کر جج افراد کی کرلی' کیا ایسا کرنا صحیح ہے؟ اور اگر یہ جج وہ کسی دو سرے کی طرف سے (جج بدل) کر رہا تھا اور اس شخص نے اسے جج تہتع کی شرط کے ساتھ بھیجا تھا' تو ایسی صورت میں وہ کیا

#### جواب :

ندکورہ مسکلہ میں اس شخص کو نیت بدلنے کا اختیار نہیں' بھلے ہی اس کاسفر خرج ضائع ہوگیا' اگر وہ دم دینے کی طاقت نہیں رکھتا تو الجمد لللہ اس کا عل موجود ہے' وہ میہ کہ دس دن روزہ رکھے' تین دن ایام جج نیں اور سات دن وطن واپس آنے کے بعد' اور اس طرح وہ حج تمتع کے احرام میں باقی رہے' نیز حج بدل کے لیے بھیجنے والے کی شرط پوری کرے' وہ اس طرح کہ عمرہ کا احرام باندھ کر طواف اور سعی کرے' بال کٹوائے اور حلال ہو جائے ' پھر جج کا احرام باندھ کر جج کرے اور دم دے ' اور اگر دم دیے کی طاقت نہیں تو دس دن روزہ رکھے ' تین دن ایام جج میں یوم عرفہ (۹/ ذی الحجہ) سے پہلے ' اور سات دن جج سے وطن واپس آگر ' کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع میں حاجی کے لیے عرفہ کے دن روزہ نہ رکھنا ہی افضل ہے ' آپ صلی اللہ علیہ وسلم و قوف عرفہ کے دوران روزہ سے نہیں تھے۔

### سوال ۲۵:

ایک شخص نے جج قران کا احرام باندھا'لیکن عمرہ سے فارغ ہونے کے بعد اس نے احرام کھول دیا'کیاوہ متمتع شار ہوگا؟

#### جواب :

جی ہاں 'جج قران کا حرام باندھنے کے بعد اگر طواف اور سعی کرنے اور بال کو انے کے بعد آدمی حلال ہو جائے ' اور سابقہ احرام کو عمرہ کے احرام سے بدل دے ' تو وہ متمتع شار ہوگا اور اسے تمتع کا دم دینا ہوگا۔

# سوال ۲۶:

ایسے شخص کے بارے میں کیا تھم ہے جس نے جج کیا گرنماز نہیں پڑھتا' خواہ وہ عمد انماز چھوڑے ہوئے ہے یا محض سستی و کابلی میں ایساکر تاہے؟ اور کیااس کا پہ جج فرض جج کے لیے کافی ہو گا؟

#### جواب :

جس نے اس حال میں حج کیا کہ وہ نماز نہیں پڑھتا' تو اگر وہ نماز کی فرضیت کا مئلر ہے تو متفقہ طور پر کافر ہے اور اس کا حج بھی درست نہیں' اور اگر محض سستی و کاہلی کی وجہ سے نماز چھوڑے ہوئے ہے تواس بارے میں علماء کے درمیان اختلاف ہے' بعض علماء کا خیال ہے کہ اس کا حج درست ہے' اور بعض کا خیال ہے کہ یہ حج درست نہیں' لیکن صبح بات یمی ہے کہ یہ حج درست نہیں' کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث ہے:

''ہمارے اور ان (کافروں) کے درمیان جو فرق ہے وہ نماز ہے' تو جس نے نماز چھوڑ دی اس نے کفر کیا''

دو سری حدیث میں آپ نے فرمایا:

" آدمی کے اور کفرو شرک کے درمیان بس نماز چھوڑنے کا فرق ہے"

اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا مذکورہ فرمان' نماز کی فرضیت کا انکار کرنے والے اور سستی و کابلی میں نماز چھوڑنے والے سب کو شامل ہے' واللہ ولی التوفیق-

سوال ۲۷:

عورت كاايام حج ميں مانع حيض گولياں استعال كرنا كيساہے؟

جواب :

ایام حج میں مانع حیض گولیاں استعال کرنے میں کوئی حرج نہیں' کیونکہ اس سے فائدہ اور اچھائی مقصود ہے' ٹاکہ عورت بھی لوگوں کے ساتھ طواف کرسکے' اور اس کے قافلہ والے محض اس کی وجہ ہے معطل ہو کرنہ رہ جائیں۔

سوال ۲۸:

احرام باندھنے کے بعد عورت کو حیض یا نفاس کاخون آجائے تو وہ کیا کرے؟ کیا اس حال میں بیت اللہ کاطواف کرنا اس کے لیے درست ہے؟ اور کیا اس

پر طواف وداع واجب ہے؟

جواب :

عمرہ کے لیے مکہ پینچے ہی اگر اسے حیض یا نفاس کا خون آجائے تو پاک ہونے تک وہ رکی رہے 'اور پاک ہونے کے بعد طواف اور سعی کرے 'بال کٹوائے اور اس طرح عمرہ پورا کرے۔ لیکن اگر عمرہ سے فارغ ہونے کے بعد یا ۱۸دی الحجہ کو حج کا احرام باندھنے کے بعد اسے حیض یا نفاس کا خون آیا ' تو وہ حج کے اعمال مثلاً عرفہ میں ٹھرنا' مزدلفہ میں رات گذارنا' کنکری مارنا' نیز ذکر و اذکار اور تلبیہ پکارنا وغیرہ ادا کرلے' اور جب پاک ہو جائے تب حج کا طواف (طواف افاضہ) اور سعی کرے ' والحمد لللہ - اور اگر طواف اور سعی سے فارغ ہونے کے بعد طواف وداع سے پہلے اسے حیض آگیا تو طواف وداع اس سے ساقط ہو جائے گا'کیونکہ حیض اور نفاس والی عور توں پر طواف وداع خیس ہے۔

سوال ۲۹ :

کیا ہر طواف کے بعد مقام ابراہیم کے پیچھے ہی طواف کی دو رکعت نماز پڑھنی ضروری ہے؟اور جو شخص بھول کرنہ پڑھے اس کاکیا تھم ہے؟ جواب :

طواف کی دو رکعت نماز مقام ابراہیم کے پیچھے ہی پڑھنا ضروری نہیں' بلکہ پورے حرم شریف میں کہیں بھی دو رکعت پڑھ لینا کافی ہے' اور اگر کوئی شخص بھول کرنہ بھی پڑھے تو اس میں کوئی حرج نہیں' کیونکہ یہ نماز واجب نہیں' بلکہ سنت ہے۔

### سوال ۳۰:

ایک شخص نے طواف افاضہ کو طواف وداع تک موخر کر دیا' پھر طواف افاضہ اور طواف وداع دونوں کی نیت سے ایک طواف کیا' اس کا کیا تھم ہے؟ اور کیارات میں طواف افاضہ کرنا جائز ہے؟

### جواب :

ائمال جج سے فارغ ہونے کے بعد کمہ سے والہی کے وقت اگر طواف افاضہ
کیا تو کی طواف طواف وداع کے لیے بھی کانی ہوگا خواہ اس نے طواف
افاضہ کے ساتھ طواف وداع کی نیت کی ہویا نہ کی ہو عاصل بیہ ہے کہ طواف افاضہ
کو اگر کمہ سے والہی کے وقت تک مو خر کر دیا جائے تو کی طواف طواف وداع
کے لیے بھی کانی ہوگا اور ایسا کرنے میں کوئی حرج بھی نہیں ہے اور اگر ایک
ہی ساتھ طواف افاضہ اور طواف وداع دونوں کی نیت کرکے ایک طواف کرلے تو
بھی درست ہے اس طرح طواف اضافہ یا طواف وداع رات میں یا دن میں کمی بھی
وقت کرنا جائز ہے۔

# سوال ۳۱ :

نماز کے لیے اقامت ہو چکی ہو اور حاجی یا معتمر ابھی طواف سے یا سعی ہے فارغ نہ ہوا ہو توکیا کرے؟

### جواب :

جماعت کے ساتھ وہ نماز ادا کر لے ' پھر جمال سے اس نے طواف یا سعی کو رو کا تھا وہیں سے شروع کرکے جو باقی رہ گیاہے مکمل کرلے۔

سوال ۳۲ :

کیاطواف اور سعی کے لیے باوضو ہونالازم ہے؟

جواب :

طواف کے لیے تو باوضو ہونالازم ہے 'البتہ سعی کے لیے وضو کرلے تو افضل ہے ' اور اگر بغیروضو کے سعی کرے تو بھی درست ہے۔

سوال ۳۳:

کیا عمرہ میں طواف دراع واجب ہے؟ اور کیا طواف دراع 'خواہ وہ حج کا ہویا عمرہ کا 'کر لینے کے بعد مکہ سے کوئی چیز خرید ناجائز ہے؟

جواب :

عمرہ میں طواف وداع واجب نہیں 'لیکن کرلیناافضل ہے'اوراگر طواف وداع کئے بغیر ہی مکہ سے روانہ ہو گیاتو بھی کوئی حرج نہیں 'البتہ ج میں طواف وداع واجب ہے 'کیونکہ نبی سائٹیلیز کارشادہے جو آپ نے جج کرنے والوں سے مخاطب ہو کر فرمایا تھا:

"مم میں سے کوئی اس وقت تک مکہ سے کوچ نہ کرے یہاں تک کہ اس کا آخری کام بیت اللہ کاطواف ہو"

طواف وداع کے بعد ضرورت کی کوئی بھی چیز مکہ سے خریدی جا سکتی ہے ' بلکہ اگر وقفہ طویل نہ ہو تو تجارتی سامان بھی خریدا جا سکتا ہے ' البتہ وقفہ۔ عرف عام میں۔ طویل ہو جانے کی صورت میں دوبارہ طواف وداع کرنا ہوگا۔

سوال ۱۹۳۳:

کیا حج میں یا عمرہ میں طواف ہے پہلے ہی سعی کرلینا جائز ہے؟

جواب :

سنت ہے کہ پہلے بیت اللہ کا طواف کیا جائے اور اس کے بعد صفا و مروہ کے درمیان سعی کیل ہو اس میں درمیان سعی کیل ہو اس میں کوئی حرج نہیں 'نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ایک شخص نے دریافت کیا کہ میں نے طواف سے پہلے سعی کرلی' تو آپ نے فرمایا : ''کوئی حرج نہیں''۔ اس سے ثابت ہو تا ہے کہ طواف سے پہلے سعی کرلی جائے تو بھی کافی ہے' لیکن سنت ہے کہ پہلے طواف کیا جائے' پھر سعی کی جائے' خواہ حج میں ہویا عمرہ میں۔

سوال ۳۵:

سعی کرنے کا طریقہ کیاہے؟ اور سعی کہاں سے شروع کی جائے گی؟ نیز سعی کے کل کتنے چکر لگانے ہوں گے؟

جواب :

سعی صفا سے شروع ہوکر مروہ پر ختم ہوگی 'اور کل سات چکر لگانے ہوں گے 'پہلا چکر صفا سے شروع ہوگا اور آخری چکر مروہ پر ختم ہوگا 'سعی کے دوران اللہ تعالیٰ کے ذکر 'شبیج اور دعامیں مشغول رہنا چاہئے' نیز صفا اور مروہ پر قبلہ رخ کھڑے ہوکر اور دونوں ہاتھ اٹھاکر تین تین بار تکبیر کہنا چاہئے' کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ایساہی کیا ہے۔

سوال ۳۲ :

ج میں یا عمرہ میں دیگر اعمال سے فارغ ہونے کے بعد حلق کراناافضل ہے یا قصر کرانا؟ اور کیا سرکے بعض حصہ کا قصر کرالینا کافی ہے؟

#### جواب :

ج میں یا عمرہ میں حلق کراناہی افضل ہے 'کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حلق کرانے والوں کے لیے نین بار رحمت و مغفرت کی دعا فرمائی اور قصر کرانے والوں کے لیے ایک بار 'اس لیے حلق کراناہی افضل ہے 'لیکن عمرہ کے بعد اگر جج کا وقت قریب ہو توافضل ہی ہے کہ عمرہ میں قصر کرالے ناکہ جج میں حلق کرا سکے 'کیونکہ جج' عمرہ سے اکمل ہے 'اس لیے اکمل (حج) کے لیے اکمل (حلق کرانا) ہی ہونا چاہئے' لیکن عمرہ کے بعد اگر جج کا زمانہ دور ہے 'مثلاً شوال میں عمرہ کیا' اور اس وقت سے جج تک میں اس کے بال اسنے بردھ سکتے ہیں کہ حلق کرا سکے 'تو ایس صورت میں عمرہ میں بھی حلق کرالے ناکہ حلق کرائے کی فضیلت حاصل کر سکے۔

رہا مسئلہ سرکے بعض حصہ کے حلق کرانے یا قصر کرانے کا' تو علماء کے صحیح ترین قول کے مطابق سے کافی نہیں' بلکہ پورے سر کا حلق کرانا یا قصر کرانا واجب ہے' سے بھی ملحوظ رہے کہ حلق یا قصر کراتے وقت سرکے دائیں جانب سے شروع کرنا افضل ہے۔

### سوال ۲۳ :

حاجی عرفہ کے لیے کب روانہ ہو اور وہاں سے کب واپس لوٹے؟

#### جواب:

عرفہ کے لیے ۹/ ذی الحجہ کی صبح کو آفتاب طلوع ہونے کے بعد روانہ ہونا مشروع ہے' وہاں پہنچ کر نبی اکرم صلی الله علیہ وسلم اور آپ کے صحابہ- رضی الله عنهم- کی اتباع کرتے ہوئے ظہراور عصر کی نماز قصر کرکے اور جمع تقدیم کے ساتھ ایک اذان اور دو اقامت سے پڑھے ' پھر آفتاب غروب ہونے تک وہیں ذکر و دعا' تلاوت قرآن اور تلبید بکارنے میں مصروف رہے ' عرفہ کے دن اس دعا کا کثرت سے پڑھنا مشروع ہے :

"لآ إِلٰهَ إِلاَ اللَّهُ وَ حُدَهُ لاَ شَرِيُكَ لَهُ لَهُ الْمُلُكُ وَ لَهُ الْحَمُدُ وَ هُوَ عَلَى كُلِّ شَيِّئِ قَدِيرٌ وَ سُبُحَانَ اللهِ وَ الْحَمُدُ لِلّهِ وَ لاَ إِلٰهَ اِلاَ اللهُ وَلاَ حَوْلَ وَلاَ قُوَةً إِلاَ بِاللّهِ "

ہاتھ اٹھا کر اور قبلہ رخ ہوکر دعا کرے' اور دعاسے پہلے اللہ تعالیٰ کی حمد و ثاکرے اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر درود و سلام پڑھے' واضح رہے کہ پورا میدان عرفہ ٹھرنے کی جگہ ہے۔

غروب آفتاب کے بعد اطمینان و وقار کے ساتھ مزدلفہ کے لیے روانہ ہو' اور راستہ میں کثرت سے تلبیہ پکارے' مزدلفہ پہنچ کر ایک اذان اور دو اقامت کے ساتھ مغرب کی تین رکعت اور عشاء کی دو رکعت نماز قصراور جمع تاخیر کرکے پڑھے۔

# سوال ۳۸:

مزدلفہ میں رات گذارنے کا کیا تھم ہے؟ اور وہاں کتنا ٹھرنا ہے؟ نیز منیٰ کے لیے حجاج کب واپس ہوں گے؟

#### جواب :

صیح قول کے مطابق مزدلفہ میں رات گذار ناواجب ہے' اور بعض علماء نے مستحب اور بعض نے جج کا رکن بتایا ہے' لیکن صیح قول وجوب کا ہے' جس نے مزدلفہ میں رات نہیں گذاری اسے دم دینا ہو گا۔ سنت یہ ہے کہ فجر کی نماز کے بعد جب خوب اجالا ہو جائے تب مزدلفہ سے روانہ ہوں' یعنی مزدلفہ میں فجر کی نماز ادا کرنے کے بعد وہیں الله تعالیٰ کاذکراور دعاواستغفار میں مشغول رہیں' اور جب خوب اجالا ہو جائے تب تلبیہ پکارتے ہوئے منیٰ کے لیے روانہ ہوں۔

کرور مرد و عورت نیز عمر رسیدہ لوگ آدھی رات گذر جانے کے بعد مزدلفہ سے منیٰ کے لیے روانہ ہو سکتے ہیں' رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایسے لوگوں کو رخصت دی ہے' لیکن صحت مند لوگوں کے لیے سنت یمی ہے کہ وہ پوری رات مزدلفہ میں گذاریں' اور فجر کی نماز کے بعد ذکر و اذکار میں مشغول رہیں' اور آفتاب طلوع ہونے سے پہلے منی کے لیے روانہ ہوں۔ عرفہ کی طرح مزدلفہ میں بھی قبلہ رخ ہوکر اور دونوں ہاتھ اٹھا کر دعا کرنا مسنون ہے' نیز عرفہ ہی کی طرح پورے میدان مزدلفہ میں کبھی ٹھرا جا سکتا ہے۔

# سوال ۳۹:

ایام تشریق میں عمد آیا جگہ نہ ملنے کے سبب منی سے باہر رات گذار ناکیسا ہے؟ نیز حجاج کرام منیٰ سے کب واپس روانہ ہول گے؟

## جواب :

صیح قول کے مطابق ذی الحجہ کی گیارہویں اور بارہویں رات منیٰ میں گذارنی واجب ہے 'محقق اہل علم نے اسی کو راج قرار دیا ہے 'البتہ منیٰ میں جگہ نہ مل سکنے کی صورت میں یہ وجوب ساقط ہو جاتا ہے اور رات نہ گذارنے کی وجہ سے کوئی فدیہ وغیرہ واجب نہیں ہوتا' لیکن بلاعذر منیٰ میں رات نہ گذارنے کی صورت میں دم

واجب ہو جاتا ہے۔

ذی الحجہ کی بارہ تاریخ کو زوال آفتاب کے بعد جمرات کو کنگریاں مار کر حجاج منی سے واپس ہونا واپس ہونا واپس ہونا افضل ہے۔ افضل ہے۔

سوال ۲۰۰۰ :

حاجی کے لیے یوم النحر (۱۰/ذی الحجہ) کے اعمال کی ادائیگی کے لیے کیا طریقہ افضل ہے؟ اور کیا یوم النحر کے اعمال میں تقدیم و تاخیر جائز ہے؟

جواب :

سنت ہے کہ یوم النحر کو جمرہ عقبہ کو 'جو مکہ مکرمہ سے قریب ہے 'سات الگ کنگریاں مارے ' اور ہر کنگری کے ساتھ ''اللہ اکبر'' کے ' پھراگر اس کے پاس ''ہمی کا جانور ہے تو اسے قربان کرے ' پھر حلق یا قصر کرائے ' ویسے حلق کرانا ذیادہ بہتر ہے ' پھر طواف افاضہ کرے ' اور اگر اس کے ذمہ سعی ہے تو سعی بھی کرے ' یمی طریقہ افضل ہے ' نبی صلی اللہ علیہ نے ایسانی کیا تھا' یعنی اس تر تیب سے اعمال جج کا ادا کرنا افضل ہے : مری جمرہ ' پھر قربانی ' پھر حلق یا قصر' پھر طواف اور اگر سعی واجب اور کرنا افضل ہے : مری جمرہ نے یہ تر تیب بر قرار نہیں رکھی ' مثلاً رمی جمرہ سے پہلے قربانی کر دی یا طواف کر لیا یا حلق کرالیا' یا قربانی کے پہلے حلق کرالیا تو اس میں کوئی حرج نہیں ' رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کے ساتھ جج کرنے والوں میں جنہوں نے اس تر تیب کو ہر قرار نہیں رکھا تھا ان کے بارے میں آپ سے دریافت کیا گیا تو آپ نے فربانا : ''دکوئی حرج نہیں' کوئی حرج نہیں' ک

سوال اله :

مریض عورت اور بچہ کی طرف سے رمی جمار کے لیے نائب مقرر کرنے کا کیا تھم ہے؟

جواب :

مریض کی طرف سے اور معذور عورت مثلاً حاملہ یا بھاری بھرکم جسم والی یا کمزور عورت جو ری بخار کے لیے نائب مقرر کرنے میں کوئی حرج نہیں' البتہ طاقتور اور نشاط والی عورت خود کنگری مارے' اسی طرح جو شخص دن میں زوال آفتاب کے بعد کنگری مارنے کی طاقت نہ رکھتا ہو وہ مرات میں کنگریاں مارے' اور جو ۱۱/زی المحجہ کو عید کے دن کنگری نہ مارسکا وہ اس کے عوض گیارہ ویں رات میں کنگری مارے' اور جو گیارہ تاریخ کو دن میں کنگری نہ مارسکا وہ اس کے عوض گیارہ ویں رات میں کنگری نہ مارسکا وہ اس کے عوض بارہویں رات میں کنگری مارے' اور جو بارہ تاریخ کو کنگری نہ مارسکا یا زوال کے بعد نہ مارسکا وہ اس کے عوض تیرہویں رات میں کنگری مارے' اور واضح رہے کہ ایام تشریق (یعنی اا ۱۳) سازی الحجہ) میں دن میں زوال آفتاب کے بعد بی واضح رہے کہ ایام تشریق (یعنی اا ۱۳) سازی الحجہ) میں دن میں زوال آفتاب کے بعد بی

سوال ۲۴ :

کیا ایام تشریق میں نینوں جمرات کو بلا عذر رات میں کنگریاں مار سکتے ہیں؟ اور کیا قربانی کی رات عور تول اور کمزورل کے ساتھ آدھی رات کے بعد مزدلفہ سے منی روانہ ہو جانے والا شخص رات ہی میں جمرۂ عقبہ کو کنگری مار سکتاہے؟

#### جواب

صیح قول کے مطابق غروب آفتاب کے بعد کنگری مارنا جائز ہے' لیکن سنت یہ ہے کہ دن میں زوال آفتاب کے بعد ہے لے کر غروب آفتاب کے درمیان کنگری ماری جائے' لنذا ممکن ہونے کی صورت میں کیی افضل ہے' البتہ کوئی دشواری ہو تو صیح قول کے مطابق غروب آفتاب کے بعد رمی کرسکتا ہے۔

جو شخص آدھی رات کے بعد عورتوں اور کمزوروں کے ساتھ مزدلفہ سے منیٰ چلا آگے وہ کنگری مارنے کے سلسلہ میں انہی عورتوں اور کمزوروں کے حکم میں ہے 'لندا عورتوں کے محرم ' ڈرا ئیور اور اسی طرح وہ طاقتور مرد جو عورتوں اور کمزوروں کے ساتھ مزدلفہ سے آدھی رات کے بعد منیٰ جلے آ کیں وہ عورتوں کے ساتھ آخیررات ہی میں کنگری مارسکتے ہیں۔

### سوال ۱۳۳۳ :

حاجی جمرات کو کنگری مارنا کب شروع کریں گے اور کب ختم کریں گے؟ نیز کنگری مارنے کا طریقہ کیا ہے اور کنگریوں کی تعداد کیا ہوگی؟ اور کس جمرہ سے کنگری مارنا شروع کریں گے؟

#### جواب :

عید کے دن صرف پہلے جمرہ کو کنگری ماریں گے جو مکہ سے قریب ہے اور جے "جمرہ عقبہ" کما جاتا ہے "قربانی کی رات آدھی رات کے بعد اگر جمرہ عقبہ کو کنگری مار لے تو کانی ہوگا 'گر افضل یہ ہے کہ دن میں چاشت کے وقت سے لے کر غروب آفناب کے درمیان کسی بھی وقت کنگری مارے 'اگر دن میں کنگری نہیں مار سکا تواس

کے عوض گیار ہویں رات میں غروب آفتاب کے بعد مارے۔

کنگری مارنے کا طریقہ یہ ہے کہ سات کنگریاں کیے بعد دیگرے مارے اور ہر کنگری مارنے کا طریقہ یہ ہے کہ سات کنگریاں میں زوال آفآب کے بعد کنگری ماری جائے گئ سب سے پہلے جمرہ اولی کو سات کنگریاں ماری جائیں گی جو مسجد خیمت کے قریب ہے 'اور ہر کنگری کے ساتھ اللہ اکبر کما جائے گا' پھرای طرح جمرہ وسطی کو سات کنگریاں اور پھر جمرہ عقبہ کو سات کنگریاں ماری جائیں گی 'یہ کام گیارہ اور بارہ ذی الحجہ کو بھی کو اور جو شخص واپس ہونے میں جلدی نہ کرے اس کو تیرہ ذی الحجہ کو بھی کرنے ہوں گے۔

سنت ہے ہے کہ جمرہ اولی اور جمرہ وسطی کو کنگری مارنے کے بعد ان کے پاس کھڑا ہوکر دعا کرے ، جمرہ اولی کو کنگری مارنے کے بعد جمرہ کو اپنے بائیں جانب کرکے قبلہ رخ کھڑا ہو جائے اور دیر تک دعا کرے ، پھر جمرہ وسطی کو کنگری مارنے کے بعد جمرہ کو اپنے دائیں جانب کرکے قبلہ رخ کھڑا ہو جائے اور دیر تک دعا کرے ، ذی الحجہ کی گیارہ اور بارہ تاریخ کو 'اور اگر واپس ہونے میں جلدی نہ ہو تو تیرہ تاریخ کو بھی تینوں دن ایسا ہی کرے ، البتہ جمرہ عقبہ جو مکہ مکرمہ کے قریب ہے اسے کنگری مار کر آگ برھ جائے اور اس کے پاس کھڑا ہوکر دعا نہ کرے ، کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کی صرف رہی کی ہے ، اس کے پاس کھڑے ہوکر دعا نہیں فرمائی ہے۔ سوال ہوگر دعا نہیں فرمائی ہے۔ سوال ہوگر دعا نہیں فرمائی ہے۔ سوال ہوگر دعا نہیں کھڑے ہوکر دعا نہیں فرمائی ہے۔ سوال ہوگر دیا نہیں کھڑے ہوکر دعا نہیں فرمائی ہے۔

جس شخص کو بیہ شبہ ہو کہ بعض کنگریاں حوض میں نہیں گری ہیں وہ کیا کرے؟

جواب:

جس کو اس قتم کاشبہ ہو جائے وہ منیٰ ہی سے دو سری کنگریاں لے اور تعداد پوری کرے۔

سوال ۵ م :

کیا حجاج کے لیے یہ جائز ہے کہ وہ جمرات کے ارد گرد پڑی ہوئی کنکریوں سے جمرات کی رمی کریں؟

جواب :

ہاں ایسا کر سکتے ہیں 'کیونکہ حقیقت میں ان کنگریوں سے رمی نہیں کی گئی ہوتی ہے' البتہ حوض میں پڑی کنگریوں سے رمی کرنا درست نہیں۔

# فهرست موضوعات

# عقيده

بعض اسلامی معاشرے میں بہت سی خلاف ورزیاں یائی جاتی ہیں 'جن میں سے بعض کا تعلق تو قبروں ہے ہے اور بعض کا تعلق حلف' قشم اور نذر وغیرہ سے ہے' اور چونکہ ان میں سے بعض شرک اکبر کے قبیل سے ہوتی ہیں اور بعض اس سے ملکی ہوتی ہیں' اس لئے ان کے احکام بھی ایک دو سرے سے مختلف ہو سکتے ہیں' اس لئے بہتر ہو گاکہ آپ نہ کورہ مسائل کے احکام تفصیل سے بیان فرماوس؟ ۲ - لعض لوگ نبی صلی الله علیه وسلم پر ایمان اور آپ کی محبت و اطاعت کے وسلیہ کے درمیان اور آپ کی ذات اور جاہ و مرتبہ کے وسلہ کے درمیان فرق نہیں کرتے ' جبکہ بعض لوگ آپ کی زندگی میں آپ کی دعا کا وسیلہ لینے کے درمیان اور آپ کی وفات کے بعد آپ ہے دعا طلب کرنے کے درمیان خلط طط کر دیتے ہیں 'جس کے نتیجہ میں مشروع وسلیہ اور ممنوع وسلیہ کے درمیان تمیز مشکل ہو جاتی ہے 'کیا اس سلسلہ میں کوئی تفصیل ہے جس سے بیراشکال دور ہو جائے؟ سے دیکھا جاتا ہے کہ بہت ہے لوگ کلمہ لا اللہ الا اللہ کے معنی و مفسوم سے ناواقف ہوتے ہیں 'جس کے بتیجہ میں ان سے ایسے ایسے اقوال و افعال سرزد ہو جاتے ہیں جو کلمہ کے سراسر منافی یا اس میں نقص کا

- سبب ہوتے ہیں' سوال ہیہ ہے کہ لا اللہ الا اللہ کا صحیح منہوم نیز اس کے نقاضے اور اس کی شرطیں کیا ہیں؟
- موجودہ دور میں اللہ کے وجود اور اس کی ربوبیت کو ثابت کرنے کے لئے مقالات ' آلیفات اور محاضرات کا کثرت سے اہتمام کیا جاتا ہے ' مگر توحید الوہیت کے اثبات کے لئے اس سے استدلال نہیں کیا جاتا ' جس کے نتیجہ میں لوگوں کے درمیان توحید الوہیت سے ناوا تفیت اور اس سلمہ میں سستی و کابلی پائی جاتی ہے' اس لئے بہتر ہوگا کہ آپ توحید الوہیت کی اہمیت پر روشنی ڈال دیں ؟
  - ہض لوگ علماء اور صالحین اور ان کے آثار سے تبرک چاہئے کو جائز اللہ کا سی سیحتے ہیں' اس کا کیا حکم ہے؟ اور کیا نبی صلی اللہ علیہ کی وفات کے بعد تبرک حاصل کیا جا سکتا ہے؟ نیز نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی برکت کا وسیلہ لینا کیسا ہے؟
- ۲ بہت ہے عوام عقید ہ توحید ہے متعلق بڑی بڑی غلطیاں کر بیٹھتے ہیں ' ۴۳ کی اللہ ہوگئی ہیں ' ۴۳ کی ایسے لوگوں کا کیا حکم ہے؟ اور کیا وہ اپنی جمالت کی وجہ ہے معذور سمجھے جائیں گے ؟ نیزان ہے شادی بیاہ کرنے اور ان کا ذبچہ کھانے کا کیا حکم ہے؟ اور کیا مکہ مرمہ میں ان کا داخل ہونا درست ہے؟
- ے۔ بہت ہے اسلامی معاشرے میں دین کے ظاہری شعار مثلاً داڑھی ۸۸ بڑھانے اور لباس کو ٹخنوں سے اوپر رکھنے وغیرہ کا نداق اڑایا جاتا ہے' کیا دین کے ساتھ اس طرح کا نداق کرنے سے انسان ملت اسلامیہ سے خارج ہو جاتا ہے؟
- ۸ عقیدہ کے موضوع پر آپ کن کتابوں کے مطالعہ کی نفیحت فرماتے ہے ۳

ين؟

- ہ ۔ بعض مسلم معاشرے میں لوگ نداق کے طور پر ایسے الفاظ بول جاتے ۵۳ میں جن میں کفریا فسق پایا جاتا ہے' اس لئے بهتر ہوگا کہ آپ اس مسئلہ پر روشنی ڈال دیں' نیز ہیر بیان کر دیں کہ اہل علم اور دعاۃ کااس سلسلہ میں کیاروںہ ہوناچاہئے؟
- ا ۔ بیااو قات انسان کے دل میں خصوصاً توحید اور ایمان سے متعلق برے ۵۵
   خیالات اور وسوے کھکتے ہیں 'تو کیااس پر اس کی گرفت ہوگی؟
- ا۱ بعض طالب علم اپنے اجتماد ہے ایسی چیز کی مخالفت کر بیٹھتے ہیں جو دین ۵۲ میں بدیمی طور پر معلوم ہو
   میں بدیمی طور پر معلوم ہے ، تو کیا جو چیز دین میں بدیمی طور پر معلوم ہو
   اس میں اجتماد ممکن ہے ؟
- ۱۲ جو شخص الله کویا اس کے رسول کو برا بھلا کے یا ان کی توہین و تنقیص ۵۷ کرے اس کا کیا تھم ہے؟ اور جو شخص الله کی واجب کی ہوئی کسی چیز کا انکار کرے یا اللہ کی حرام کی ہوئی کسی چیز کو حلال سمجھے اس کا کیا تھم ہے؟
- ۱۳ ۔ موجودہ دور میں جادو کا استعال اور جادو گروں کے پاس آنا جانا کثرت ۵۹ سے ہو رہا ہے' اس کا کیا حکم ہے؟ اور سحرزدہ شخص کے علاج کا جائز طریقہ کیا ہے؟
- ۱۴ اس دور میں نفاق اور منافقین کا کافی زور و شور ہے' نیز اسلام اور ماہ مسلمانوں کی مخالفت میں ان کے متعدد وسائل ہیں' اس کئے بہتر ہو گا کہ آپ منافقین کے اوصاف' نفاق کے اقسام اور اس کے خطرات پر روشنی ڈال دس؟

## نماز

- ا ۔ لعض مقامات پر کمبی مدت تک بھی لگا آر دن اور بھی لگا آر رات ہی اے رہتی ہے' اور کمیں رات اور دن اتنے چھوٹے ہوتے ہیں کہ پانچوں نمازوں کے او قات کے لئے کافی ہی نہیں ہوتے' ایسے ملکوں کے باشندے نماز کس طرح ادا کرس؟
- ۲ ۔ لِعض لوگ فرض نمازیں اور خصوصاً ایام حج میں بحالت احرام کندھے ۔ ۷۱ کھول کربڑھتے ہیں' ایساکرنا کہاں تک ورست ہے؟
- بعض لوگ نماز فجراتی تاخیرے پڑھتے ہیں کہ بالکل اجالا ہو جاتاہے'
   اور دلیل میں یہ حدیث پیش کرتے ہیں کہ '' نماز فجر اجالا ہو جانے پر پڑھو' یہ اجر عظیم کا باعث ہے''کیا یہ حدیث صحیح ہے؟ نیز اس حدیث کے درمیان جس میں اول وقت میں نماز کے درمیان جس میں اول وقت میں نماز بڑھنے کا حکم ہے' تطبیق کی کیا صورت ہوگی؟
- س ۔ دیکھا جاتا ہے کہ بعض لوگ قیص چھوٹی اور پاجامے لیمبے رکھتے ہیں' سے اس بارے میں آپ کاکیا خیال ہے؟
- ۵ ۔ اگر پہۃ چل جائے کہ تلاش و جبتو کے بعد بھی نماز غیر قبلہ کی جانب
   پڑھی گئی ہے تو ایسی نماز کا کیا حکم ہے؟ نیزیمی مسئلہ اگر مسلم ملک میں
   یا کافر ملک میں یا صحراء میں پیش آ جائے تو کیا ہر ایک کا حکم جدا جدا
- ۲ بہت ہے لوگ نماز شروع کرتے وقت زبان ہے نیت کرتے ہیں'
   ۲ اس کاکیا حکم ہے؟ اور کیا شریعت میں اس کی کوئی اصل ہے؟
- ے ۔ بعض لوگ خطیم میں نماز پڑھنے کے لئے کافی بھیڑ بھاڑ کرتے ہیں' 😀 ۵

- سوال یہ ہے کہ عظیم میں نماز پڑھنا کیبا ہے؟ اور کیا اس کی کوئی فغیلت ہے؟
- بعض عورتیں حیض اور استحاضہ کے درمیان فرق نہیں کرتیں 'چنانچہ ۷۱ بسااو قات استحاضہ کی وجہ سے لگا تار خون جاری رہتا ہے اور جب تک خون بند نہیں ہو جا تاوہ نماز نہیں پڑھتیں 'اس سلسلہ میں شریعت کا کیا تھکم ہے؟
- ۹ ایک شخص کی ظهر کی نماز فوت ہو گئی اور اسے اس وقت یاد آیا جب
   عصر کے لئے اقامت ہو چکی' کیا وہ عصر کی نیت سے جماعت میں شامل ہو یا ظہر کی نیت سے؟ یا پہلے تنها ظہر پڑھے پھر عصر پڑھے؟ نیز فقہاء کے اس قول کا کیا مطلب ہے کہ موجودہ نماز کے فوت ہونے کا اندیشہ ہو تو تر تیب ساقط ہو جاتی ہے؟
- بہت سی عور تیں لاپرواہی سے نماز میں اپنے دونوں بازو یا ان کا بچھ ۸۷
   حصہ 'اور بھی پاؤں اور بنڈلی کا پچھ حصہ کھلا رکھتی ہیں 'کیاالی حالت میں ان کی نماز درست ہے؟
- اا ۔ عورت اگر عصریا عشاء کے وفت حیض سے پاک ہو تو کیااسے عصر ۱۹ کے ساتھ ظہراور عشاء کے ساتھ مغرب کی نماز بھی مڑھنی ہوگی؟
- ۱۲ ۔ جس منجد کے اندریا اس کے صحن میں یا قبلہ کی جانب کوئی قبر ہو اس ۔ ۸۰ میں نماز پڑھنا کیسا ہے؟
- ۱۳ بہت سے مزدور ظهراور عصر کی نمازیں موخر کرکے رات میں پڑھتے ، ۸۱ بیں 'اور یہ عذر بیش کرتے ہیں کہ وہ کام میں مشغول تھے یا ان کے کیٹے نایاک اور میلے تھے' آپ انہیں اس سلسلہ میں کیا تھیجت

### فرماتے ہیں؟

- ۱۴ جو شخص نماز سے سلام پھیرنے کے بعد اپنے کیڑوں میں نجاست پائے ۸۱ تو کیا ہے نماز دبرانی ہوگی؟
- 10 موجودہ دور میں بہت ہے لوگ نماز کی ادائیگی میں سستی برتے ہیں ۸۳ ادر بعض تو ایسے ہیں جو بالکل پڑھتے ہی نہیں' ایسے لوگوں کے بارے میں شریعت کا کیا تھکم ہے؟ نیز ان لوگوں کے تعلق سے ایک مسلمان رکیا ذمہ داری عائد ہوتی ہے؟
- ۱۷ بعض لوگ گاڑی وغیرہ کے حادثہ سے دوچار ہونے کے سبب چند ۸۸ دنوں کے لئے دماغی توازن کھو بیٹھتے ہیں یا ان پر بیبوشی طاری رہتی ہے'کیا ہوش و حواس درست ہو جانے کے بعد ایسے لوگوں پر فوت شدہ نمازوں کی قضا واجب ہے؟
- است سے مریض نماز کی ادائیگی میں سستی برتبتے ہیں اور کہتے ہیں که شفایاب ہونے کے بعد قضا کر لیں گے ' اور بعض پاکی و طمارت پر قادر نہ ہونے کا بہانہ بناتے ہیں' ایسے لوگوں کو آپ کیا تقییحت فرماتے ہیں'۔
- ۱۸ ایک شخف نے جان بوجھ کر ایک یا ایک سے زیادہ وقت کی نمازیں ۹۰ چھوڑ دیں' مگر بعد میں اس نے اللہ کی توفیق سے کچی تو ہہ کر کی' کیا وہ چھوڑی ہوئی نمازوں کی قضا کرے؟
- 91 بعض لوگ کہتے ہیں کہ اگر اول وقت پر اذان نہیں دی گئی تو بعد میں اور اور کیا رائے اذان دینے کی کوئی ضرورت نہیں' اس بارے میں آپ کی کیا رائے ہے؟ اور کیا صحراء و بیابان میں تنا شخص کے لئے اذان دینا مشروع

- ?-
- ۲۰ کیا صرف عورتوں کے لئے خواہ وہ سفر میں ہوں یا حضر میں' تنہا یا ۹۲ باجماعت نماز پڑھنے کے لئے اذان اور ا قامت مشروع ہے؟
- ۲۱ کسی تناشخص نے یا کسی جماعت نے بھول کر بلاا قامت نماز پڑھ لی' ۹۳ و تو کیا اس سے نماز متاثر ہوگی؟
- ۲۲ فجر کی اذان میں "الصلاۃ خیر من النوم" کہنے کی کیا دلیل ہے؟ نیز بعض ۹۳ لوگ اذان میں "حی علی خیر العل" کا اضافہ کرتے ہیں "کیا شریعت میں اس کی کوئی اصل ہے؟
- ۲۳ حدیث میں وارد ہے کہ نماز کسوف کے لئے ''الصلاۃ جامعہ'' کمہ کر منادی کی جائے'کیا ہے کلمہ ایک بار کہا جائے یا بار بار کہنا مشروع ہے؟ اور اگر تکمرار مشروع ہے تو اسکی کیاحدے؟
- ۲۴ بت ہے لوگ سترہ کے معاملہ میں شدت برتے ہیں' جبکہ بعض
   لوگ ان کے برعکس سستی برتے ہیں' اس سلسلہ میں حق بات کیا
   ہے؟ اور اگر سترہ رکھنے کے لئے کوئی چیز نہ طے تو کیا لکیر سترہ کے قائم
   مقام ہو سکتی ہے؟ اور کیا شریعت میں اس کی کوئی دلیل ہے؟
- ۲۵ بہت سے لوگوں کو دیکھا جاتا ہے کہ نماز میں بحالت قیام اپنے ہاتھوں کو
   ناف کے پنچے باندھتے ہیں 'اور بعض لوگ سینے کے اوپر رکھتے ہیں اور
   ناف کے پنچے باندھنے والوں پر سخت تکیر کرتے ہیں 'اور بعض واڑھی
   نے باندھتے ہیں 'اور بعض سرے سے باندھتے ہیں نہیں 'تو اس
   مسکہ میں صحیح کیا ہے ؟
- ۲۷ بہت ہے لوگ جلسہ استراحت کا اہتمام کرتے ہیں اور اگر کسی نے ۹۷

- نہیں کیا تو اس پر اعتراض کرتے ہیں' تو اس کا کیا تھم ہے؟ اور کیا بیہ منفرد کی طرح امام اور مقتری کے لئے بھی مشروع ہے؟
- ۲۷ ہوائی جماز میں نماز ادا کرنے کا طریقہ کیا ہے؟ اور کیا جماز میں اول مہر وقت پر نماز پڑھنا فضل ہے یا ہوائی اڈہ پر پہنچنے کا انتظار کرنا' اگر نماز کے آخروقت میں جہاز کے پہنچنے کی امید ہو؟
- ۲۸ بہت سے لوگ نماز میں بکشرت لغو کام اور حرکتیں کرتے رہتے ہیں' تو ہو کہ کیا نماز کے باطل ہونے کے لئے حرکت کی کوئی حد متعین ہے؟ اور بعض لوگ لگا تار تین حرکت کرنے سے نماز کو باطل قرار دیتے ہیں' تو کیا اصل ہے؟
- 79 سجدے میں جاتے وقت پہلے دونوں ہاتھوں کا زمین پر رکھناافضل ہے یا ۔ ۲۹ گھٹنوں کا؟ نیز اس مسکلہ میں وارد دونوں حدیثوں کے درمیان تطبیق کی کیاصورت ہے؟
- ۳۰ نماز میں تھکھارنے' پھو تکنے اور رونے کے بارے میں آپ کی کیا ۱۰۲ رائے ہے؟ اور کیاان چزوں سے نماز باطل ہو جائے گی؟
- ۳۱ نمازی کے آگے ہے گذرنے کا کیا تھم ہے؟ اور کیا اس سلسلہ میں ۱۰۲ حرم شریف کا تھم دو سری معجدوں ہے مختلف ہے؟ اور قطع صلاۃ کا کیامطلب ہے؟ نیز نمازی کے آگے سے کلا کتا یا عورت یا گدھا گذر جائے تو کیااہے نماز لوٹانا ہوگی؟
- ۳۲ فرض نماز کے بعد ہاتھ اٹھا کر دعا مانگنے کے بارے میں آپ کی کیا ۱۰۴ رائے ہے؟ اور کیااس سلسلہ میں فرض نماز کے در میان اور نفل نماز کے در میان کوئی فرق ہے؟

- ۳۳ ۔ ہم نے بعض لوگوں کو یہ کہتے ہوئے سنا ہے کہ نماز کے بعد پیشانی پر ۔ ۷۰ لگی ہوئی مٹی کا جھاڑنا مکروہ ہے 'کیاس بات کی کوئی دلیل ہے؟
- ۳۴ ۔ فرض نماز سے سلام پھیرنے کے بعد مصافحہ کرنے کا کیا تھم ہے؟ کیا ۔ ۱۰۷ اس سلسلہ میں فرض نماز کے اور نفل نماز کے ورمیان کوئی فرق ہے؟
- ۳۵ ۔ فرض نماز کے بعد سنت پڑھنے کے لئے جگہ بدلنے کا کیا تھم ہے؟ کیا ۔ ۲۹ اس کے مستحب ہونے کی کوئی دلیل ہے؟
- ۳۶ فجراور مغرب کی نمازوں کے بعد " لا اللہ الا اللہ' وحدہ لا شریک لہ' لہ ۱۰۹ الملک ولہ الحمد' یحی و سمیت' و هو علی کل شی وقدیر " کو دس دس بار یز ھنے کی ترغیب آئی ہے 'کیااس سلسلہ میں وارد حدیثیں صحیح ہیں؟
- ستی برت بیں بہت ہے مسلمان جماعت کے ساتھ نماز ادا کرنے میں ااا
   ستی برت بیں اور دلیل میں یہ کتے ہیں کہ بعض علماء جماعت کے وجوب کے قائل نہیں' سوال یہ ہے کہ نماز باجماعت کا حکم کیا ہے؟
   اور ایسے لوگوں کو آپ کیا نصیحت فرماتے ہیں؟
- ۳۸ امام کے چیچے قرآت کرنے کے سلسلہ میں علماء کی رائیں مختلف ہیں'
  اس سلسلہ میں صحیح کیا ہے؟ اور کیا مقتدی کے لئے سورہ فاتحہ پڑھنا
  واجب ہے؟ اور اگر امام قرآت کے دوران سکتوں کا اہتمام نہ کرے تو
  پھر مقتدی سورہ فاتحہ کب پڑھے گا؟ اور کیا امام کے لئے سورہ فاتحہ
  ہے فارغ ہونے کے بعد سکتہ کرنا مشروع ہے تاکہ مقتدی سورہ فاتحہ
  رڑھ لیں؟
- ۳۹ ۔ صحیح حدیث میں پیازیالهن یا گند نہ کھاکر مسجد آنے سے رو کا گیاہے' ۱۱۲ کیااس حکم میں عام حرام و بدبودار چیزیں مثلاً بیزی سگریٹ وغیرہ بھی

- داخل ہیں؟ اور کیااس کا مطلب سے ہے کہ جس نے ان میں سے کوئی چیز استعال کرلی وہ جماعت سے پیچھے رہنے میں معذور ہے؟
- صف کی ابتدا دائیں جانب ہے کی جائے یا امام کے پیچھے ہے؟ اور کیا
   دائیں اور بائیں دونوں جانب ہے صف کا اس طرح برابر ہونا
   ضروری ہے کہ اس کے لئے یہ کما جائے کہ صفیں برابر کرلو' جیسا کہ
   بہت ہے ائمہ کرتے ہیں؟
- ۱۱۸ متنقل کے پیچھے مفترض کی نماز کاکیا تھم ہے؟
- ۳۲ صف کے پیچھے اکیلے کھڑے ہو کر نماز پڑھنے کا کیا حکم ہے؟ اور اگر کوئی 119 فخص متجد میں داخل ہو اور جگہ نہ پائے تو کیا کرے؟ اور کیا نا بالغ بچہ کے ساتھ وہ صف بنا سکتاہے؟
- ۳۳ کیاامام کے لئے امامت کی نیت کرنا شرط ہے؟ اور اگر کوئی شخص مسجد آئے اور کسی کو نماز پڑھتا ہوا پائے تو کیا وہ اس کے ساتھ شامل ہو جائے؟ اور کیا مسبوق کی اقتدامیں نماز پڑھنا درست ہے؟
- ۳۴ ۔ مسبوق نے جو رکعتیں امام کے ساتھ پائی ہیں کیا ہداس کی پہلی شار کی ۔ ۱۲۲ حائمں گی ہا آخری؟
- ۳۵ جمعہ کے دن بعض معجدوں میں اتنی بھیڑ ہوتی ہے کہ پچھے لوگ امام کی ۱۲۳ اقتدا میں راستوں اور سڑکوں پر نماز پڑھتے ہیں' اس سلسلہ میں آپ کی کیارائے ہے؟
- ۳۶ اگر کوئی شخص امام کو رکوع کی حالت میں پائے تو اس وقت اس کے ۱۲۴ کے اس کے کئے امام کے رکوع سے اٹھنے کئے کا م لئے کیامشروع ہے؟کیار کعت پانے کے لئے امام کے رکوع سے اٹھنے سے پہلے اس کے لئے ''سجان رتی العظیم'' کمنا شرط ہے؟

- 42 بعض ائمہ معجد میں داخل ہونے والے کے رکعت پالینے کا انتظار ۔ ۱۲۵ کرتے ہیں' جبکہ بعض میہ کہتے ہیں کہ انتظار مشروع نہیں' اس مسئلہ میں صحیح کیاہے؟
- ۴۸ جب کوئی شخص دویا دو سے زیادہ بچوں کی امامت کرے تو کیا انہیں ۔ ۱۲۷ اپنے بیجھیے کھڑا کرے یا اپنے دا ئیں؟ اور کیا بچوں کی صف بندی کے لئے بلوغت شرط ہے؟
- 9% ۔ بعض لوگوں کا کہناہے کہ پہلی جماعت ختم ہو جانے کے بعد مسجد میں 172 دو سری جماعت قائم کرنا جائز نہیں' کیا اس قول کی کوئی اصل ہے؟ اور اس مسئلہ میں درست کیاہے؟
- ۵۰ ۔ نماز کے دوران امام کا وضو ٹوٹ جائے تو وہ کیا کرے؟کیا وہ کسی کو اپنا ۱۳۷ قائم مقام بنا دے جو لوگوں کی نماز مکمل کرائے؟ یا سب کی نماز باطل ہو جائے گی اور وہ از سرنو کسی کو نمازیڑھانے کا حکم دے؟
- ۵۱ کیا امام کے ساتھ صرف سلام پالینے ہے جماعت کی فضیلت حاصل ۱۲۸ ہو جائے گی یا اس کے لئے کم از کم ایک رکعت کا پانا ضروری ہے؟ اور اگر چند لوگ اس وقت معجد پنجیں جب امام آخری تشد میں ہو تو کیا ان کے لئے امام کے ساتھ جماعت میں شامل ہو جانا افضل ہے یا امام کے ساتھ ان کے لئے امام کا انتظار کرکے الگ جماعت کے ساتھ نماز پڑھنا؟
- ۵۲ بعض لوگ فجری اقامت ہو جانے کے بعد مبجد آتے ہیں تو پہلے فجری ۱۳۰ دو رکعت سنت پڑھتے ہیں پھر جماعت میں شامل ہوتے ہیں' تو اس کا کیا تھم ہے؟ اور کیا فجر کی چھوٹی ہوئی سنت نماز فجر کے فور ابعد پڑھنا افضل ہے یا طلوع آفاب کا انتظار کر لینے کے بعد؟

- ۵۳ ایک شخص نے ہماری امامت کی اور صرف دائیں جانب سلام پھیرا' ۱۳۰ کیاایک ہی سلام پر اکتفا کرنا جائز ہے؟
- ۵۴ ایک شخص امام کے ساتھ جماعت میں شامل ہوا اور اسے دو رکعتیں ۱۳۱ ملیں 'مگر بعد میں پنہ چلا کہ امام نے بھول کرپانچ رکعتیں پڑھا دی ہیں ' توکیا وہ امام کے ساتھ پڑھی ہوئی اس زائد رکعت کو شار کرکے بعد میں صرف دو رکعت پوری کرے 'یا اسے لغو سمجھ کر تین رکعت بڑھے؟
- ۵۵ کسی امام نے لوگوں کو بھول کر بے وضو نماز پڑھا دی' اور اسے نماز ۱۳۲ کے دوران' یا سلام پھیرنے کے بعد لوگوں کے منتشر ہونے سے پہلے یالوگوں کے منتشر ہو جانے کے بعد یاد آیا تو نمدکورہ تمام حالات میں اس نماز کاکما تھم ہے؟
- ۵۶ جو شخص بیزی سگریٹ بیتایا داڑھی مونڈ ٹایا ازار کو ٹخنوں سے بینچے لئکا ۱۳۲ کے رکھتا ہو' یا اس قتم کی اور کسی معصیت کاار تکاب کر تا ہو اس کی امامت کاکہا حکم ہے؟
- ۵۷ بیہ معلوم ہے کہ مقتری اگر اکیلا ہو تو وہ امام کے دائیں جانب کھڑا ۱۳۳ ہوگا و است کھڑا ہونا مشروع ہے' ہوگا' تو کیااس کے لئے امام سے کچھ بیچھے ہٹ کر کھڑا ہونا مشروع ہے' جیساکہ بعض لوگ کرتے ہیں؟
- ۵۸ کسی کو نماز میں بیہ شک ہو جائے کہ اس نے تین رکھتیں پڑھی ہیں یا ۱۳۳۰ چار' توالیی صورت میں وہ کیا کرے؟
- ۵۹ تجدہ سو کب سلام سے پہلے مشروع ہے اور کب سلام کے بعد؟ نیز مہرا ملام ہے ملام ہے بعد؟ نیز مہرا ملام ہے بعد تجدہ سمو کی مشروعیت بطور وجوب ہے

- يالطوراستحياب؟
- ۱۳۰ مسبوق ہے اگر نماز میں بھول چوک ہو جائے تو کیا وہ سجد ہ سمو کرے ' ۱۳۶ اور کب کرے؟ نیز مقتذی ہے اگر بھول چوک ہو جائے تو کیا اے سحد ہ سمو کرنا ہے ؟
- الا اگر کسی نے چار رکعت والی نماز کی آخری دو رکعتوں میں سورہ فاتحہ ۱۳۷ کے ساتھ کوئی سورت بڑھ دی' یا سجدہ میں قرآت کر دی' یا دونوں سجدوں کے درمیان ''سجان رہی العظیم'' بڑھ دیا' یا سری نماز میں بلند آواز سے یا جری نماز میں آہستہ سے قرآت کر دی' تو کیا ان حالات میں اس کے لئے سحدہ سہو کرنا مشروع ہے؟
- ۱۳۸ بعض لوگ جمع اور قصر کولازم و ملزوم سجھتے ہیں' اس سلسلہ میں آپ ۱۳۸ کی کیا رائے ہے؟ اور کیا مسافر کے لئے صرف قصر کرنا افضل ہے یا جمع اور قصر دونوں؟
- ۱۳۹ ایک شخص ابھی شہر ہی میں ہے کہ نماز کاوقت ہو گیا' بھروہ نماز ادا کئے ۱۳۹ بغیر سفر کے لئے نکل پڑا' تو کیااس کے لئے قصراور جمع کرنا درست ہے یا نہیں؟ ایسے ہی ایک شخص نے ظہراور عصر کی نمازیں سفر میں قصر اور جمع کے ساتھ پڑھ لیں' بھروہ عصر کے وقت ہی میں شہر پہنچ گیا' تو کیااس کا یہ فعل درست ہے؟
- ۱۴۰ جس سفر میں قصر کرنا جائز ہے اس کے بارے میں آپ کی کیا رائے ۱۴۰۰ ہے؟ کیااس کی مسافت کی کوئی مقدار متعین ہے؟ اور اگر کوئی مختص سفر میں چار دن سے زیادہ قیام کاارادہ رکھتا ہو تو کیاوہ قصر کی رخصت ہے فائدہ اٹھا سکتاہے؟

 آج کل شہرول میں بارش کے موقع پر مغرب وعشاء کے در میان جع 101 کرنے کے بارے میں آپ کی کیارائے ہے' جبکہ سڑ کیں اور راستے ہمواراورروشن ہیں'اورمسجد جانے میں نہ تو کوئی د شواری ہے نہ کیچڑ؟ ۲۲ - کیادونمازوں کے در میان جمع کرنے کے لیے نیت شرطے؟ 184 ۲۷ - کیادونمازوں کے در میان جمع کرتے وقت تشکسل ضروری ہے؟ ۲۸ - اگر ہم سفر میں ہوں اور ظهر کے وقت ہمارا گذر کسی مسجد ہے ہو تو کہا 100 ہم ظہر کی نمازاس معجد کی جماعت کے ساتھ پڑھیں اور پھر عصر کی نماز الگ قصر کے ساتھ پڑھیں' یاہم اپنی دونوں نمازیں الگ پڑھیں؟ اور اگر ہم نے ظہر کی نماز جماعت کے ساتھ پڑھ کی تو کیا تسلسل قائم رکھنے کے لئے سلام پھیرنے کے فور أبعد عصر کی نماز کے لئے کھڑے ہوں گے یا ذکراور تشبیح و تهلیل سے فارغ ہونے کے بعد پڑھیں گے؟ 19- مسافر کے بیچھے متیم کی نماز اور مقیم کے بیچھے مسافر کی نماز کا کیا ۱۴۴ تھم ہے ؟اور کیا مسافر کے لئے ایس حالت میں قصر کر ناورست ہے '

بارش کے موقع پر مغرب وعشاء کے در میان جمع کرتے وقت ۱۳۵
 بعض لوگ یکھ دیرہے اس وقت آتے ہیں جب امام عشاء کی نماز میں
 ہو تاہے 'پھر مغرب کی نماز سمجھ کروہ جماعت میں شامل ہو جاتے ہیں '
 اب انہیں کیا کرناچا ہے ؟

خواه و هامام هو مامقتری ؟

اک - سفر میں قصر کرتے وفت سنن موکدہ پڑھی جائیں یا نہ پڑھی ۱۴۶
 جائیں' اس سلسلہ میں لوگوں کی رائیں مختلف ہیں'اس سلسلہ میں
 اوراسی طرح مطلق نفل نماز جیسے نماز تہجد کے سلسلہ میں آپ کی کیا

#### رائے ہے؟

- ۲۷ کیا بحد و تلاوت کے لئے طہارت شرط ہے؟ اور نماز کی حالت ۲۳۱ میں ہویا نماز سے باہر کیا سجدہ میں جاتے وقت اورا شخصے وقت "اللّٰداکبر" کہنا مشروع ہے؟ نیز اس سجدہ میں کیا پڑھا جائے گا؟ اور اگریہ سجدہ نماز سے باہر ہو تو کیا سجدہ سے اٹھنے کے بعد سلام پھیمر نامشروع ہے؟
- ۳۷ کیاممنوع او قات میں نماز کسوف اور اسی طرح تحیۃ المسجد وغیر ہر پڑھنا ۱۳۹ درست ہے؟
- ۱۵۰ جن احادیث میں نماز کے آخر میں ذکرو دعا کی ترغیب آئی ہے وہاں اور بر"کالفظ استعال ہواہے' "وبر"سے کیامر ادہے کیاسلام پھیرنے کے بعد؟ سے نماز کا آخری حصہ یاسلام کا پھیرنے کے بعد؟
- 24 فرض نمازوں کے بعد ایک مخصوص طریقہ پر اجتماعی ذکر کا کیا تھم ہے' جیسا کہ بعض لوگ کرتے ہیں'اور کیا بلند آواز سے ذکر کرنا مسنون ہے یا آہت ہے؟
- ۷۷۔ کوئی شخص بھول کر نماز میں بات کرلے تو کیا اس کی نماز باطل ہو ۔ ۱۵۳ حائے گی؟

# زكوة

- ا تارک ز گوۃ کا کیا تھم ہے ؟ اور کیاز کوۃ کا منکر ہو کر ز کوۃ نہ دینے اور ۱۵۷ بخل و تنجو می کی وجہ سے ز گوۃ نہ دینے اور غفلت ولا پرواہی کی وجہ سے ز گوۃ نہ دینے کی صور تول میں فرق ہے ؟
- ۲ ایک شخص کے پاس کُل قتم کے جانور ہیں 'لیکن کسی ایک قتم کے جانور ہوں ا تنہا نصاب زکوۃ کو نہیں پہنچتے' کیا ایس صورت میں ان جانوروں

- کی زکو ۃ نکالی جائے گی؟ اور اگر نکالی جائے تو اس کی کیا کیفیت ہوگی؟
- ۳ کیا یہ جائز ہے کہ زکو ہ کی وجہ سے دویا تین آدمی اپنے اپنے مولیثی ۱۹۰ باہم ملالیں؟
- ۳ ایک شخص کے پاس سو اونٹ ہیں' لیکن سال کا بیشتر حصہ وہ انہیں ۔ ۱۶۲ چارہ دے کریالتاہے' کیاان اونٹول میں زکو ۃ ہے؟
- جس فقیر کو زکو ة دی جانی چاہیئے مختلف وقت میں اس کے فقر و غربت
   کا اندازہ کیسل نہیں ہو ہا' آخر اس کا معیار کیا ہے؟ اور جب زکو ة
   دینے والے پریہ واضح ہو جائے کہ اس نے زکو ة غیر مستحق کو دے
   دی ہے تو کیاوہ دوبارہ زکو ۃ نکالے گا؟
- ۲ ایک شخص پردلیس میں ہے اور وہاں اس کے پیسے چوری ہوگئے 'کیا ۱۹۴۳ ایسے شخص کو زکو ۃ دی جاسکتی ہے 'جبکہ موجودہ دور میں مالی محاملات بالکل آسان ہوگئے ہیں؟
- بوسنیا اور ہرزگونیا کے مسلم مجاہدین اور انہی جیسے دیگر مجاہدین کو زکوۃ
   کا مال دینے میں بعض لوگوں کو تردد ہو تا ہے' اس مسئلہ میں آپ کی
   کیا رائے ہے؟ اور کیا اس وقت ان مجاہدین کو زکوۃ دینا زیادہ بهترہے
   یا دنیا کے مختلف خطوں میں اسلامی مراکز چلانے والوں کو؟ یا خود اپنے
   ملک کے فقراء کو دینا زیادہ بہترہے بھلے ہی اول الذکر دونوں صنف ان
   بہترہوں؟
- ۸ ذیر استعال زبورات یا استعال کے لئے یا عاریۃ دینے کے لیے تیار ۱۹۹
   کرائے گئے زبورات کی زکو ۃ کے بارے میں علماء کا اختلاف معروف ہے'اس بارے میں آپ کی کیارائے ہے؟

- ۔ بعض فقہاء استعال کے زیورات میں ذکو ۃ واجب ہونے کی یوں تردید ۱۹۸ کرتے ہیں کہ صحابہ کرام اور تابعین عظام کے زمانے میں زیورات کی زکو ۃ دینا عام نہیں ہوا' حالا نکہ تقریباً کوئی بھی گھر زیورے خالی نہیں ہو تا' فقهاء کی اس دلیل کا کیا جواب ہے؟
- ۱۰ ۔ ایک شخص کئی قتم کے سامان کی تجارت کر تاہے' مثلًا ملبوسات کی اور بر تنوں وغیرہ کی تجارت' وہ زکو ق<sup>ائس طرح</sup> نکالے؟
- اا ۔ موجودہ دور میں کمپنیوں میں شیئر لئے جاتے ہیں 'کیاان شیئر میں زکو ۃ ۔ ۱۷ ے؟ اور اگر ہے تو کیسے نکالی جائے؟
- ۱۲ ایک شخص کا سارا دار و مدار مالانه تنخواه پر ہے' جس کا کچھ حصہ خرچ اے ا کرتا ہے اور کچھ حصہ بچا کر جمع کرتا ہے' وہ اپنے اس جمع کردہ مال کی زکو ق<sup>ائ</sup>س طرح نکالے؟
- ۱۳ ۔ ایک شخص کی وفات ہو گئی اور اس نے اپنے بیچھے مال اور پچھے میتیم ۱۷۱ چھوڑے 'کیااس مال میں زکو ۃ ہے؟ اور اگر ہے تو کون ادا کرے؟
- ۱۴ ۔ وقت حاضر میں استعال اور غیراستعال کے لیے تیار شدہ زبورات کی ۱۷۳ متعدد قشمیں پائی جاتی ہیں' تو کیاان میں زکو ہے؟ اور اگریہ زبورات زینت و آرائش کے لئے یا استعال کے لئے برتن کی شکل میں ہوں تو ان کا کہا تھم ہے؟
- ۱۵ بعض کسان زراعت میں صرف بارش کے پانی پر اکتفاکرتے ہیں' تو کیا ۲۵۰ اس پیداوار میں زکو ۃ ہے؟ اور کیا اس کا حکم اس پیداوار سے مختلف ہو گا جے پانی کی مشین اور موٹر کے ذرایعہ سینچا گیا ہو؟
- 17 ۔ بعض مزرعوں میں کئی طرح کے میوے اور سبزیاں پیدا ہوتی ہیں'کیا <sup>۱۷۳</sup>

- ان میں زکو ۃ ہے؟ اور وہ کون کون سی پیداوار ہیں جن میں زکو ۃ واجب ہوتی ہے؟
- اساب زکو ہ کے جاننے کے پیانے مختلف ہیں' ان پیانوں کی تعیین
   کے سلسلہ میں خود ہمارے علماء کے در میان بھی اختلاف ہے' سوال ہی
   کے موجودہ وقت میں نصاب کے جاننے کا سب سے صحیح بیانہ کیا
   ہے؟
- ۱۸ بہت سے لوگ بینکوں کے ساتھ معاملہ کرتے ہیں' جس میں کبھی حرام ۱۷۶ معاملات مثلاً سودی کار وبار بھی شامل ہوتے ہیں' کیااس طرح کے مال میں زکو ۃ ہے؟اور اگر ہے تو اس کے نکالنے کا طریقہ کیا ہے؟
- 19 صدقہ فطر کاکیا تھم ہے؟ اور کیا اس میں بھی نصاب ہے؟ اور کیا صدقہ 120 فطر کے غلے متعین ہیں؟ اور اگر متعین ہیں تو کیا کیا ہیں؟ اور کیا مرد پر گھر بھر کی جانب ہے 'جن میں ہیوی اور خادم بھی ہیں' صدقہ فطر نکالنا واجب ہے؟
- ۲۰ بوسنیا اور ہرزگونیا وغیرہ کے مسلم مجاہدین کو صدقہ فطر دینا کیسا ہے؟ ۔ ۱۷۹ اور اگر فتو کی جواز کا ہے تو پھراس سلسلہ میں افضل کیا ہے؟

#### روزه

- ا ۔ رمضان کے روزے کن لوگوں پر فرض ہیں؟ نیز رمضان کے روزوں ۸۳ کی اور نفل روزوں کی کیافضیات ہے؟
- ۲ کیا سوجھ بوجھ رکھنے والے بیچ سے روزہ رکھوایا جائے گا؟ اور اگر ۱۸۵
   روزہ رکھنے کے دوران ہی وہ بالغ ہو جائے تو کیا ہے روزہ فرض روزہ کی طرف ہے گا؟

- سے مسافر کے لیے سفر میں اور خصوصاً ایسے سفر میں جس میں کسی طرح کی ۱۸۷ مشقت در پیش نہ ہو' روزہ رکھناافضل ہے یا نہ رکھنا؟
- م ۔ ماہ رمضان کا شروع ہونااور اختتام کو پنچنائس چیز سے ثابت ہو گا؟ اور ۱۸۸ اگر رمضان کے شروع ہونے یا مکمل ہونے کے وقت صرف ایک شخص نے اکیلے چاند دیکھاتو اس کا کیا حکم ہے؟
- مطلع بدل جائے تو لوگ کس طرح روزے رکھیں؟ اور کیا دور دراز ۱۸۹
   ملکوں مثلاً امریکہ اور آسٹریلیا وغیرہ میں رہنے والول کے لئے ضروری
   ہے کہ وہ سعودی عرب والوں کی رویت کی بنیاد پر روزہ رکھیں؟
- ۲ جن ملکوں میں دن اکیس گھٹے تک بڑا ہو تا ہے وہاں کے لوگ کس
   طرح روزہ رکھیں؟ ای طرح جن ملکوں میں دن بہت ہی چھوٹا ہو تا
   ہے وہاں کے لوگ کیا کریں ؟ اور ای طرح وہ ممالک جمال دن اور
   رات چھ چھ ماہ تک لمبے ہوتے ہیں وہاں کے لوگ کس طرح روزہ
   رکھیں؟
- ے ۔ کیا اذان شروع ہونے کے ساتھ ہی سحری کھانے سے رک جانا 199 ضروری ہے یا اذان ختم ہونے تک کھا' بی سکتے ہیں؟
- ۸ کیا حاملہ اور دودھ بلانے والی عورت کے لئے روزہ نہ رکھنے کی ۲۰۰ اجازت ہے؟اور کیاایسی عورتوں کو چھوٹے ہوئے روزوں کی قضا کرنی ہوگی ہا روزہ نہ رکھنے کے مدلے کفارہ دینا ہوگا؟
- 9 ۔ وہ لوگ جن کے لئے روزہ نہ رکھنے کی اجازت ہے' مثلاً عمر رسیدہ مرد
   و عورت اور ایسا مریض جس کے شفایاب ہونے کی امید نہ ہو' ایسے
   لوگوں کے بارے میں آپ کی کیا رائے ہے؟ کیا روزہ نہ رکھنے کے

- عوض انهیں فدیہ دیناہو گا؟
- 1۰ حیض اور نفاس والی عورتوں کے لئے روزہ رکھنے کا کیا تھم ہے؟ اور استان کہ موخر اگر انہوں نے چھوٹے ہوئے روزوں کی قضا آئندہ رمضان تک موخر کردی تو ان سر کیالازم ہے؟
- ۱۱ جس شخص کے ذمہ رمضان کے روزوں کی قضا ہو اس کے لئے نفلی ۲۰۳ روزہ رکھنا کیباہے؟
- ۱۲ ایسے شخص کے بارے میں کیا تھم ہے جو مریض تھا' پھراس پر رمضان ۲۰۳ کا ممینہ بھی آیا مگروہ روزہ نہ رکھ سکا' اور رمضان کے بعد انتقال کر گیا؟
- ۱۳ روزہ دار کے لئے رگ اور عضلات میں انجکشن لگوانے کا کیا تھم ۲۰۵ ۲۰۵ بے؟ بیزان دونول فتم کے انجکشن میں کیا فرق ہے؟
- ۱۳ روزہ دار کے لئے دانت کے پیٹ استعال کرنے ' نیز کان کے ' ناک ۲۰۵ کے استعال کرنے ' نیز کان کے ' ناک کاکیا تھم ہے ؟
- 10 کی شخص نے دانتوں میں تکلیف محسوس کی اور ڈاکٹرنے اس کے ۲۰۶ دانت میں کچھ بھر دیا یا کسی دانت میں کچھ بھر دیا یا کسی دانت میں کچھ بھر دیا یا کسی دانت کو اکھاڑ دیا 'تو کیااس سے روزہ پر کوئی اثر پڑتا ہے؟ اور اگر ڈاکٹر نے دانت من کرنے کا انجکشن بھی دیدیا تو کیااس سے روزہ متاثر ہوتا ہے؟
- ۲۰۷ جس شخص نے روزہ کی حالت میں بھول کر کچھ کھا' پی لیااس کا کیا تھم ، ۲۰۷ ۔ ۱۶ ہے؟
- اس شخص کا کیا حکم ہے جس نے رمضان کے چھوٹے ہوئے روزے

- قضانہ کئے یہاں تک کہ دو سرا رمضان آگیااور اس کے پاس کوئی عذر بھی نہیں تھا؟
- ۱۸ تارک نماز کے روزہ رکھنے کا کیا حکم ہے؟ اور اگر وہ روزہ رکھے تو کیا ۔ ۲۰۹ اس کاروزہ درست ہے؟
- 19 جس شخص نے رمضان کے روزہ کی فرضیت کا انکار کئے بغیر روزہ ۲۱۱ چھوڑ دیا اس کا کیا تھم ہے؟ اور جو لاپرواہی برتتے ہوئے ایک سے زیادہ مرتبہ رمضان کے روزے چھوڑ دے تو کیا اس کی وجہ سے وہ دائرہ اسلام سے خارج ہو جائے گا؟
- ۲۰ ۔ حائفنہ عورت اگر رمضان کے مہینہ میں دن میں پاک ہو جائے تو اس ۲۱۲ کاکیا تھم ہے؟
- ۲۱ ۔ روزہ دار کے جسم سے اگر خون نکل جائے' مثلاً نکسیروغیرہ کچوٹ ۲۱۲ جائے تو اس کا کیا تھم ہے؟ اور کیا روزہ دار کے لئے روزہ کی حالت میں اپنے خون کے کچھ حصہ کا صدقہ کرنا یا چیک اپ کے لئے خون نکلوانا جائزہے؟
- ۲۲ کسی روزہ دارنے میہ سمجھ کر کہ آفتاب غروب ہو چکا'یا ہیہ سمجھ کر کہ ۔ ۲۱۳ ابھی صبح صادق طلوع نہیں ہوئی ہے' کچھ کھا پی لیایا بیوی سے جماع کر لیا تو اس کا کیا تھم ہے؟
- ۲۳ ۔ جس شخص نے رمضان میں روزہ کی حالت میں بیوی سے جماع کرلیا ۔ ۲۱۳ اس کاکیا تھم ہے؟ اور کیا مسافر کے لئے روزہ نہ رکھنے کی صورت میں بوی سے جماع کرنا جائز ہے؟
- ۲۲ تنفس وغیرہ کے مریض کے لئے روزہ کی حالت میں مند میں بخاخ 🕝 ۲۱۵

# (اسیرے) استعال کرنے کا کیا تھم ہے؟

- ۲۵ روزہ دار کے لئے بوقت ضرورت پائخانہ کے راستہ سے حقنہ لگوانا کیا ۔ ۲۱۵ ہے؟
- ۲۲ روزه کی حالت میں کسی کو خود بخود قے ہو جائے قواس کاکیا تھم ہے؟ ۲۱۲
- ۲۷ گردہ کے مریض کے لئے روزہ کی حالت میں خون تبدیل کرانا کیا ا
- ۲۸ مرد اور عورت کے لئے اعتکاف کا کیا تھم ہے؟ اور کیا اعتکاف کرنے ۲۸ ۲۸ کے لئے روزہ شرط ہے؟ اور معتکف بحالت اعتکاف کیا کرے؟ نیزوہ اپنے معتکف میں کس وقت داخل ہو اور کب باہر نکلے؟
- ا جج کے تین اقسام کون کون سے ہیں اور ہرایک کی ادائیگی کا طریقہ کیا ۔ ۲۲۳ ہے؟ نیزان میں سب سے افضل جج کون ساہے؟
- ۲ ایک شخص نے جج کے کسی مہینہ میں عمرہ کیا' پھر مکہ سے مدینہ چلاگیا ۲۳۲
   ۱ور جج کاوقت آنے تک وہیں ٹھمرا رہا' کیاا یہے شخص کے لئے جج تمتع
   کرنا ضروری ہے' یا اسے اختیار ہے کہ جج کی تین قیموں میں سے جو
   چاہے اداکر لے؟
- ۳ جو شخص جج یا عمرہ کا تلبیہ پکارنے کے بعد میقات سے آگے بڑھ گیااور ۳۳۲ کوئی شرط نہیں باندھی' پھراہے کوئی عارضہ مثلاً مرض وغیرہ لاحق ہو گیا جو جج یا عمرہ کی ادائیگی سے مانع ہے' تو الیمی صورت میں اسے کیا کرنا چاہئے؟
- ہ ایک شخص نے میقات سے احرام باندھا لیکن تلبیہ میں ''لبیک عمرہ ۲۳۳

- متمتعا بها الی الحج" کهنا بھول گیا' تو کیا وہ حج تمتع پورا کرے گا؟ اور عمرہ سے حلال ہونے کے بعد جب مکہ سے حج کا احرام باندھے تو اسے کیا کرنا مو گا؟
- ۵ کسی شخص نے اپنی مال کی طرف سے جج کیااور میقات پر اس نے جج ۲۳۴ کا تاہم کا تلبیہ بھی بیکارا' اس کا کیا تھم کا تلبیہ بھی بیکارا' کیکن مال کی طرف سے نہیں بیکارا' اس کا کیا تھم ہے؟
- ۲ عورت کے لئے موزے اور دستانے میں احرام باندھنا کیسا ہے؟ اور ۲۳۵ جس کیڑے میں وہ احرام باندھ چکی ہے کیااس کا نکالنا جائز ہے؟
- ے۔ کیا احرام کی نیت زبان ہے بول کر کی جائے گی؟ اور اگر کوئی شخص ۔ ۲۳۶ دو سرے کی طرف ہے جج کر رہا ہو تو وہ نیت کس طرح کرے؟
- ۸ جو شخص کسی کام سے مکہ آئے اور پھراسے حج کرنے کا موقع مل ۲۳۷
   جائے تو کیا وہ اپنی قیامگاہ سے احرام باندھے گایا اسے حدود حرم سے باہر جانا ہوگا؟
- ۹ کیااحرام باند صحے وقت دو رکعت نماز پڑھنی واجب ہے؟
- ۱۰ جس شخص کواحرام کے دوران یا نماز کو جاتے ہوئے منی یا بیثاب کے ۳۳۹ قطرے نکلنے کااحساس ہو وہ کیا کرے؟
- ۱۱ کیاد ھلنے کے لئے احرام کے کیڑے تبدیل کرنا جائز ہے؟
- ۱۲ نیت کرنے اور تلبیہ پکارنے سے پہلے احرام کے کپڑے میں خوشبولگانا ۲۴۱ کہا ہے؟
- ۱۳ جو شخص یوم ترویہ سے پہلے ہی ہے منیٰ میں موجود ہو اس کا کیا تھم اس

- ے احرام باندھ لے؟
- ۱۴ کیامتمتع کے لئے تمتع کرنے کا کوئی متعین وقت ہے؟ اور کیاوہ یوم ۱۳۲ مرام باندھ سکتاہے؟
- ۱۶ محرم کواگریہ خدشہ ہو کہ وہ کسی مرض یا خوف کے سبب اپنا ج یا عمرہ پورا نہیں کر سکے گاتو کیا کرے؟
- ۱۷ کیاعورت کسی بھی کیڑے میں احرام باندھ عتی ہے؟
- ۱۸ ہوائی جہاز سے آنے والے حاجی اور معتمر احرام کب باندھیں؟
- ۱۹ جس شخص کی رہائش گاہ مکہ مکرمہ اور میقات کے درمیان ہو وہ احرام ۲۳۷ کہاں ہے اور میقات کے درمیان ہو وہ احرام
- ۲۰ يوم ترويه كو حاجى كمال سے احرام باندهيں؟
- ۲۱ ایک شخص کسی ملک سے حج کی نیت سے آیا اور جدہ ہوائی اڈہ پر اترا' ۲۴۸ لیکن میقات سے احرام نہ باندھ کرجدہ شہرسے احرام باندھا' اس کا کیا حکم ہے؟
- ۲۲ ایک شخص نے قج افراد کی نیت کی' پھر مکہ بہنچ کراس نے نیت بدل ۲۳۹ کر حج تمتع کی کرلی' ایسے شخص کے بارے میں کیا حکم ہے؟ نیزوہ قج کا احرام کس ادر کہال ہے باندھے؟
- ۲۵۰ اس شخص کے بارے میں کیا تھم ہے جس نے جج تمتع کی نیت کی تھی' ۲۵۰ مگر میقات پر بینچنے کے بعد اس نے اپنی رائے بدل دی اور حج افراد کا احرام باندھ لیا'کیااس پر "بدی" واجب ہے؟

- ۲۵۱ اس شخص کے بارے میں کیا تھم ہے جس نے جج اور عمرہ کا ایک ساتھ احرام باندھا' مگر مکہ پہنچ کر اس کاسفر خرچ ضائع ہوگیا اور وہ دم دینے کے لائق نہیں رہا' چنانچہ اس نے نیت بدل کر جج افراد کی کرلی' کیا ایسا کرنا صحیح ہے؟ اور اگر سے جج وہ کسی دو سرے کی طرف سے کر رہا تھا اور اس نے اسے جج تمتع کی شرط کے ساتھ بھیجا تھا' تو ایسی صورت میں وہ کیا کرے؟
- ۲۵ ۔ ایک شخص نے حج قران کا حرام باندھا' لیکن عمرہ سے فارغ ہونے کے ۲۵۳ بعد اس نے احرام کھول دیا' کیا وہ متمتع شار ہو گا؟
- ۲۷ ایسے شخص کے بارے میں کیا حکم ہے جس نے حج کیا گر نماز نہیں ۲۵۲ میں کیا حکم ہے جس نے حج کیا گر نماز نہیں ۲۵۲ میں سرچھتا؟ اور کیااس کا میہ حج فرض حج کے لئے کافی ہوگا؟
- ۲۵ عورت کاایام حج میں مانع حیض گولیاں استعمال کرنا کیسا ہے؟
- ۲۸ احرام باندھنے کے بعد عورت کو حیض یا نفاس کا خون آ جائے تو وہ کیا ۔ ۲۵۳ کرے؟ کیااس حال میں اس کے لیے بیت اللّٰہ کا طواف کرنا درست ے؟ اور کیااس بر طواف وداع واجب ہے؟
- ۲۹ ۔ کیا ہر طواف کے بعد مقام ابراہیم کے پیچھے ہی طواف کی دو رکعت ۲۵۴ نماز پڑھنی ضروری ہے؟ اور جو شخص بھول کرنہ پڑھے اس کا کیا تھم
- ۰۳۰ ایک شخص نے طواف افاضہ کو طواف وداع تک موخر کر دیا پھر ۲۵۵ طواف افاضہ اور طواف وداع دونوں کی نیت سے ایک طواف کیا ' اس کا کیا تھم ہے؟ اور کیارات میں طواف افاضہ کرنا جائز ہے؟
- س مناز کے لئے اقامت ہو چکی ہو اور حاجی یا معتمر ابھی طواف سے یا ۲۵۵

| ی سے فارغ نہ ہوا ہو تو کیا کرے؟ | سع |
|---------------------------------|----|
|---------------------------------|----|

| ray | کیاطواف اور سعی کے لئے باوضو ہونالازم ہے؟ | - mr |
|-----|-------------------------------------------|------|
|-----|-------------------------------------------|------|

۳۳ - کیاعمرہ میں طواف وداع واجب ہے؟ اور کیاطواف وداع کر لینے کے ۲۵۶ بعد مکہ سے کوئی چیز خرید ناجائز ہے؟

س ۔ کیا جج ماعمرہ میں طواف ہے پہلے ہی سعی کرلینا جائز ہے؟

۳۵ ۔ سعی کرنے کا طریقہ کیا ہے؟ اور سعی کہاں سے شروع کی جائے گی؟ نیز ۔ ۲۵۷ سعی کے کل کتنے چکر لگانے ہوں گے؟

۳۱ - حج میں یا عمرہ میں دیگر اعمال حج سے فارغ ہونے کے بعد حلق کرانا | ۲۵۷ افضل ہے یا قصر کرانا؟ اور کیا سرکے بعض حصہ کا قصر کرالینا کافی ہے؟

۲۵۸ - حاجی عرفہ کے لئے کب روانہ ہو اور وہاں سے کب واپس لوٹے؟ ۲۵۸

۳۸ - مزدلفہ میں رات گذارنے کا کیا حکم ہے؟ اور وہاں کتنا ٹھمرنا ہے؟ نیز – ۲۵۹ منیٰ کے لئے تحاج کب واپس ہوں گے؟

۳۹ - ایام تشریق میں عمدا یا جگه نه ملنے کے سبب منیٰ سے باہر رات گذار نا ۲۲۰ کیماہے؟ نیز حجاج کرام منیٰ ہے کب واپس روانہ ہوں گے؟

۰۰ - حاجی کے لئے یوم النحر کے اعمال کی ادائیگی کے لئے کیا طریقہ افضل ۲۶۱ ہے؟ اور کیابوم النحر کے اعمال میں تقدیم و تاخیرجائز ہے؟

۳۱ - مریض'عورت اور بچہ کی طرف سے رمی کے لئے نائب مقرر کرنے کا ۲۶۳ کیا تھم ہے؟

۲۷۲ - کیا ایام تشریق میں نتیوں جمرات کو بلا عذر رات میں کنگریاں مار سکتے ۲۷۲ بیں؟ اور کیا قربانی کی رات عورتوں اور کمزوروں کے ساتھ آدھی رات کے بعد مزدلفہ سے منی روانہ ہو جانے والا شخص رات ہی میں

# جمرۂ عقبہ کو کنگری مار سکتاہے؟

کماکرے؟

- ۳۳ حاجی جمرات کو کنگری مارنا کب شروع کریں گے اور کب بند کریں گے؟ نیز کنگری مارنے کا طریقتہ کیا ہے اور کنگریوں کی تعداد کیا ہوگی؟ اور کس جمرہ سے کنگری مارنا شروع کریں گے؟
- ۱۲۹۳ جس شخص کو بیه شبه هو که بعض کنگریال حوض میں نہیں گری ہیں وہ ۲۶۴۳
- ۳۵ کیا حجاج کے لئے یہ جائز ہے کہ وہ جمرات کے ارد گرد پڑی ہوئی ۔ ۲۶۵ کنگریوں سے جمرات کی رمی کریں؟

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات بسلطانة ، ١٤١٨ في المكتب الملك فهد الوطنية اثناء النشر ابن باز ، عبدالعزيز بن عبدالله بن عبدالرحمن تحفة الاخوان بأجوبة مهمة تتعلق بأركان الإسلام / ترجمة أبوالمكرم بن عبد الجليل، عتيق الرحمن الأثري. والرياض، ويتعلق بالرحمن الأثري - الرياض، ويمك ٥ - ٥٦ - ٨٢٨ - ٩٩٦٠ ويمك المناوات (ققه اسلامي) ٢- الفقه الحنبلي أو عبدالجليل، أوالمكرم (مترجم) بالأثري، عتيق الرحمن (مترجم) جالعنوان

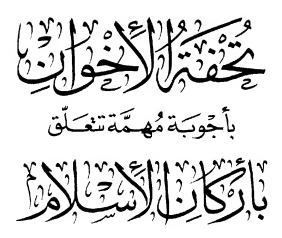
رقم الإيداع ١٨/٣٧١١٠ ردمك : ٥ - ٥٦ - ٨٢٨ -٩٩٦٠

11/4/11

ديوي ۲۵۲

الطبعة الأولى ١٤١٩هـ

حقوق الطبع محفوظة يسمح بطبع هذا الكتاب بإذن خطي من المكتب



جمع و ترتیب محمت بن شایع بن مجدالعزیز الشایع ترجمه إلی اللغة الأردیة ابواکرم بن مجلس عست متع الزمل الآزی

طُبع تحت إشراف المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات بسلطانة

طبع على نفقة أحد المحسنين جزاه الله خيراً وغفر له ولوالديه ولجميع المسملين

وقف لله تعالى

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات في حي سلطانة بالرياض

تحت إشراف وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد

هاتف ٤٢٤٠٠٧٧ فاكس ٢٠٥١٠٠٥ ص.ب ٩٧٦٧٥ الرياض ١١٦٦٣ شارع السويدي. المملكة العربية السعودية



جمع و تونیب مجسّر بن شالع بن مجرالعزیز الشایع محسّر بن شالع بن مجرالعزیز الشایع

الوالخرم ن مجلس للمستعمل المرازي

طع عند إشواف

لكت النعاربي للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات وسلطانة

المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات في حي سلطانة بالرياض

تحت إشراف وزارة الشؤون الإسلامية والأوفاف والدعوة والإرشاد

هاتف ٢٢٤٠٠٧ قاكس ٢٠٥٠٠٥ ص. ٧ ٩٢٦٧ الرياض ١١٦٦٣ شارع السريدي المملكة العربية السعودية

مطابح الاجتصال من - المروديات مودي و ويان مرس